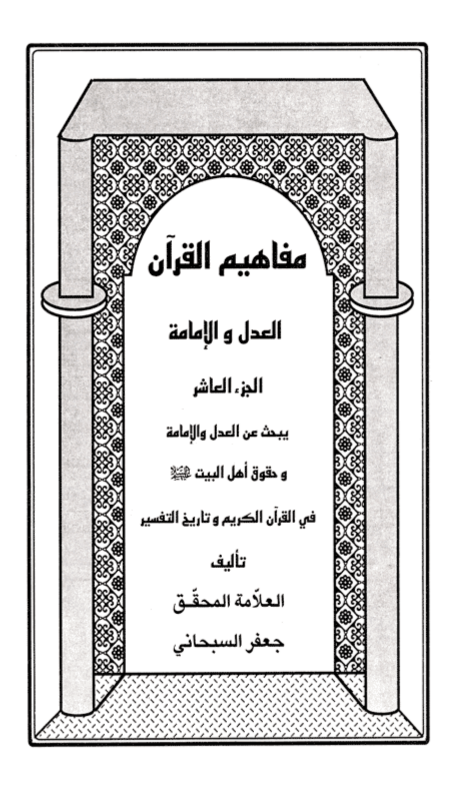


ı





### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي قام بالقسط في خلقه، وعدل عليهم في حكمه، والصّلاة والسّلام على من كلامه، الفصل وحكمه، العدل سيّد المرسلين وأفضل النبييّن محمّد، وآله الطاهرين الذين انتظم بمم عقد الإمامة وتزيَّنت بمم مسند الخلافة.

#### أمّا بعد:

لقد قام الإسلام على دعائم متينة وأُسس راسخة تمثّلت في أُصول الدين الّتي من أبرزها التوحيد والمعاد والنبوّة، وهذا ما اتّفق عليه المسلمون بكافّة طوائفهم ونحلهم، فلا يدخل أحد في حظيرة الإسلام إلا إذا آمن بتوحيده سبحانه ذاتاً وفعلاً وعبادة، وآمن بمعاده وأنّه سبحانه يبعث من في القبور، وآمن بنبوّة محمّد المُسْتَقَالُ وأخمّا الحلقة الأخيرة من نظام النبوّة التي ترتبط بالسماء.

وثمّة أصول أخرى وقعت مثاراً للجدل والنقاش من قبَل الفرق الإسلاميّة فمنهم من عدّها من جوهر الدين وصممه، كما أنّ منهم من عدّها من فروع الدين، وهذه كالإمامة والخلافة بعد الرسول فهي عند السينّة من فروع الدين، لأنّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرع وجود إمام عادل ذي قوة وقدرة وصولة، فتكون الإمامة كالمقدّمة لهذه المسؤولة الخطيرة، ومنهم من يعدّها من أصول الدين لأخّم يرون الإمامة منصباً إلهيّاً وأنّ وظيفتها هي استمرار وظائف النبوّة، وإن

كانت النبوة منقطعة بارتحال الرسول لكن الوظيفة بعد باقية.

وكالعدل الذي اتفق المسلمون برمّتهم على وصفه سبحانه به، ولكن اختلفوا في مفهوم العدل وحقيقته كما سيوافيك، ولذلك نكرّس جلّ جهودنا على تبيين هذين الموضوعين متمثّلين بقول الصاحب بن عبّاد حيث يقول:

لو شُـق عن قلبي يُرى وسطه سطران قد خُطّا بلا كاتب العدل والتوحيد في جانب وحبّ أهل البيت في جانب وليم وليم الله، صلة قويمة، أثّرنا فتح ولمّا كان بين الإمامة والتعرّف على أهل البيت المهالي الذين طهرّهم الله، صلة قويمة، أثّرنا فتح باب لبيان سماقهم وحقوقهم في القرآن الكريم.

ومّما تجدر الإشارة إليه أنّ هذه الموسوعة تشكّل الحلقة الأخيرة من سلسلة مفاهيم القرآن، فالواجب يحتّم علينا التنويه بالسير التاريخي للتفسير لدى الإماميّة، وقد ذكرنا من ألوان تفاسيرهم وأسماء كتبهم ما سمح به الوقت، فانّ الإحاطة بها رهن تأليف مفرد.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين

جعفر السبحاني قم – مؤسسة الإمام الصادق على التيالي ٢١ شوال ١٤٢٠ هـ

## العدل والإمامة

#### المقدّمة

إنّ العقيدة الإسلامية تنقسم إلى قسمين:

الأوّل: ما يعرف بأُصول الدين.

الثاني: ما يعرف بأصول المذهب.

ويراد من الأوّل، الأُصولُ الَّتي اتّفق عليها عامّة المسلمين ولم يخالف فيها أحد، وفي الحقيقة تُناط تسمية الإنسان مسلماً بهذه الأُصول الثلاثة، وهي كالتالي:

أ: التوحيد بمراتبه.

ب: المعاد.

ج: النبوّة العامّة والخاصّة.

وهذه الأُصول الثلاثة قد أشبعنا البحث فيها ضمن أجزاء هذه الموسوعة، بقي الكلام في القسم الثاني، وهو ما يعبَّر عنه بأُصول المذهب، التي هي عقيدة بعض المذاهب الإسلامية وهي اثنان:

أ: العدل

ب: الإمامة.

أمّا الأوّل: فيؤمن به الإماميّة والمعتزلة، ويخالفهما الأشاعرة، وسوف يوافيك تفصيل البحث يه.

وأمّا الثاني: فهو مما يتميّز به المذهب الإمامي الاثنا عشري عن سائر المذاهب، كما سيوافيك. وربما يُثار ســؤال وهو أنّه كيف يمكن عدّ الأصـل الأوّل من خصـائص الإمامية والمعتزلة على الرغم من أنّ كافّة الطوائف الإسلامية تصف الله سبحانه بالعدل، ولا نجد بين المسلمين من يقول بأنّ الله ظالم ليس بعادل ؟

والجواب: انّ ما ذكر صحيح، وانّ جميع الفرق تصف الله سبحانه بأنّه عادل لا يجور، غير أخّم يختلفون في معنى « العدل » وكونه عادلاً لا جائراً.

فالإمامية والمعتزلة أصفقت على أنّ العدل له مفهوم واحد، ومعنى فارد، اتّفق عليه قاطبة العقلاء.

مثلاً: أخذ البريء بذنب المجرم ظلم يتنزّه عنه الله سبحانه، وهكذا، فكلّ ما حكم العقل بفعل أنّه ظلم، فالله سبحانه منزّه عنه.

وعلى ذلك فالحكم بالعدل وتمييز مصاديقه وجزئياته، وانّ هذا عدل وذاك ظلم كلّها ترجع إلى العقل.

وأمّا الأشاعرة فهم وإنْ يصفون الله سبحانه بالعدل، لكنّهم لا يحدّدون العدل، بمفهوم واضح، بل يوكلون ذلك إلى فعل الله سبحانه، وأنّ كلّ ما صدر منه فهو عدل، وكلّ ما نهى عنه فهو ظلم، وبذلك أقصوا العقل عن القضاء في ذلك المقام.

وبعبارة أُخرى: إنّ الشيعة والمعتزلة يرون أنّ للعدل والظلم ملاكاً عند

العقل، وبه يتميز أحدهما عن الآخر، ويوصف الفعل بالعدل أو الظلم، ولكن الأشاعرة ينكرون ذلك الملاك، ويرون أنّ أفعاله سبحانه فوق ما يدركه العقل القاصر.

ولذلك كلّ ما يصدر منه فهو عدل، محتجّين بقوله سبحانه: ﴿ لا يُسْلَلُ عَمّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْلُلُونَ ﴾. ١

وعلى ضوء ذلك يتبين أنّ وحدة الفرق الإسلامية في وصفه سبحانه بالعدل وحدة صورية، وإلّا فالملاك عند الفرقتين للعدل غير ملاكه عند الأشاعرة. فلو أمر سبحانه بتعذيب الأنبياء والأولياء والصدّيقين فهو عند الأشاعرة عدل لا مانع من صدوره عنه، ولكنّه عند غيرهم أمر قبيح لا يصدر منه سبحانه. وهو وإن كان متمكناً من ذلك العمل وقادراً عليه لكن حكمته سبحانه تحول دون ارتكابه.

هذا كله حول العدل.

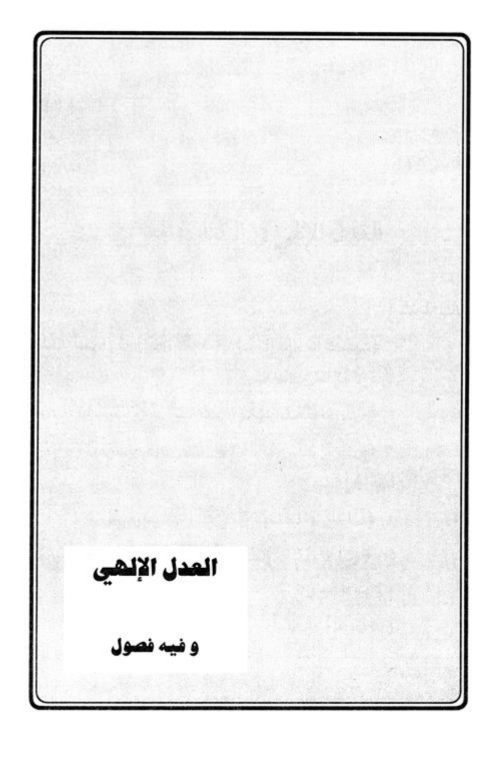
وأمّا الإمامة: فيثار حولها نظير السؤال السابق، فالمسلمون قاطبة يؤمنون بأصل الإمامة وأنّه لابدّ للمسلمين من إمام يأتمّون به، ولكنّهم اختلفوا في خصوصياتها، فهل الإمامة منصب إلهي كالنبوّة لا يناله إلّا الأمثل فالأمثل من الأُمة، ولا يمكن الوقوف على القائم بأعباء الإمامة إلّا من خلال نصبه سبحانه ؟

أو انه منصِبٌ بشري ومقام اجتماعي يقوم بأعبائه من تُعيّنه طائفة من الأُمّة ؟ وبذلك تختلف وجهة النظر في واقع الإمامة عند الطائفتين.

نبدأ الكلام في الأصل الأوّل من أُصول المذهب، وهو العدل الإلهي.

١. الأنبياء: ٢٣.





### الفصل الأوّل

## العدل الإلهي في الكتاب العزيز

## آيات الموضوع

- ١. ﴿ شَهِ اللهُ أَنَّهُ لا إِلَٰهَ إلَّا هُوَ وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لا إِلَٰهَ إلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾. ١
  - ٢. ﴿ ذَٰلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللهَ لَيْسَ بِظَلاَّمٍ لِّلْعَبِيدِ ﴾. ٢
- ٣. ﴿ إِنَّ اللهَ لا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضنَاعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَّدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾. ٢
  - ﴿ فَمَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾. \*
  - ٥. ﴿ وَمَا ظَلَمَهُمُ اللهُ وَلَٰكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ \* فَأَصَابَهُمْ سَيِّيَّاتُ مَا عَمِلُوا ﴾. ٥
    - ع. ﴿ وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِّلْعِبَادِ ﴾. ٢

۲. آل عمران: ۱۸۲.

۱. آل عمران: ۱۸.

۴. التوبة: ۷۰.

٣. النساء: ٠٩.

ع. المؤمن: ٣١.

۵. النحل: ۳۳ - ۳۴.

وقبل أن نخوض في تفسير الآيات، نشير إلى مقدمة، وهي:

إنّ العدلية تصف الله سبحانه بالعدل بالمعنى المتفق عليه بين العقلاء، وبرهانها على ذلك هو أنّ العقل قادر على تمييز الحسن عن القبيح، والعدل عن الظلم، والله سبحانه بما أنّه حكيم لا يجور أبداً، فهاهنا دعويان:

الأُولى: انّ العقل له القابلية على تمييز الحسن عن القبح، وأنّ التحسين والتقبيح من الأُمور المنوطة بقضاء العقل.

الثانية: إذا تبيَّن أنَّ العدل حسن والظُّلم قبيح فالله سبحانه موصوف بالعدل، نزيه عن فعل الظلم. وإليك بيان كلا الدعويين.

أمّا الدعوى الأُولى فتدلُّ عليها أُمور:

# الأوّل: التحسين والتقبيح من الأُمور البديهية

إنّ التحسين والتقبيح من الأُمور البديهيَّة التي يدركها كلّ إنسان سليم الفطرة، فمثلاً يدرك أنّ العمل بالميثاق حسن، والتخلّف عنه قبيح، أو أنّ جزاء الإحسان بالإحسان جميل، وجزاءه بالسيّء قبيح. وهكذا سائر الأفعال التي توصف بالحسن والقبح.

وموضوع قضاء العقل بالحسن والقبح هو نفس الفعل بما هوهو، سواء أكان الفاعل واجباً أم محكناً، خالقاً أم مخلوقاً، فيوصف الفعل من أي فاعل صدر بأحد الوصفين.

وبعبارة أخرى: كما أنّ مسائل الحكمة النظرية تنقسم إلى نظرية وبديهية، ويستنبط حكم الأُولى من الثانية، ولذلك عدّوا مسألة امتناع اجتماع النقيضين أو

ارتفاعهما من المسائل البديهية في الحكمة النظرية.

فهكذا الأمر في الحكمة العملية فمسائلها تنقسم إلى بديهية وغير بديهية، ويستنبط حكم الثانية من الأُولى.

والتحسين والتقبيح من المسائل البديهية في الحكمة العملية، وقد حازتا على اهتمام واسع نظراً لدورهما في استنباط سائر مسائل الحكمة العملية.

ولأجل إيضاح المراد نقول: إنّ تحسين بعض الأفعال وتقبيحها من الأُمور البديهية للعقل، ويدلّك على ذلك اتّفاق عامة العقلاء مع اختلاف ثقافاتهم وبيئاتهم على وصف أفعال بالحسن، وأفعال أُخرى بالقبح، نظير:

أ: حسن العدل وقبح الظلم.

ب: حسن العمل بالميثاق وقبح نقضه.

ج: حسن جزاء الإحسان بالإحسان وقبح جزائه بالسيّء.

د: حسن الصدق وقبح الكذب.

ه: حسن أداء الأمانة وقبح الخيانة بها.

إلى غيرها من الأُمور التي لا يختلف فيها اثنان، وهذا يدل على أنّ تلك الأفعال موصوفة بالحسن والقبح بالبداهة، وإلّا لما اتفق عليه العقلاء كافة، ولذلك قلنا: إنّ التحسين والتقبيح أمران عقليان.

## الثاني: إنكار إدراك العقل يلازم النفي مطلقاً

لقد أنكرت الأشاعرة قابلية إدراك العقل حسن الأفعال وقبحها، وذهبوا إلى أنّ القضاء بالتحسين والتقبيح بيد الشرع، فكلّ ما أخبر بحسنه فهو حسن،

وما أخبر بقبحه فهو قبيح، ولكنّهم غفلوا عن أخم بإنكارهم قابلية العقل لإدراك الحسن والقبح، أثبتوا عدم ثبوت الحسن والقبح مطلقاً حتى مع تصريح الشرع، وذلك لأنّه إذا كان تمييز الحسن عن القبيح بيد الشرع دون العقل فإذا أخبر النبي والموسن عن القبيح بيد الشرع دون العقل فإذا أخبر النبي والموسن عن درك حسن الأوّل وقبح نعلم أنّه يصدق في أخباره ولا يكذب، والمفروض أنّ العقل عاجز عن درك حسن الأوّل وقبح الثاني ؟ فلا يصحّ إثبات حسن شيء أو قبحه من خلال تصريح الشارع، إلّا أن يثبت قبلاً أنّ الصدق حسن والكذب قبيح، ويثبت أنّه سبحانه نزيه عن فعل القبيح، ولولا هذان الأمران لذهب الإخبار بحسن الشيء أو قبحه سدى.

#### الثالث: لولا التحسين العقلي لما ثبتت شريعة

لو لم نقل بالتحسين والتقبيح العقليين يلزم عدم ثبوت شريعة من الشرائع السماوية، حتى تثبت بحا شريعة تحكم بحسن شيء أو قبحه، وذلك لأنّ القائل بالتحسين والتقبيح العقليين، يقول: إنّ حكمته سبحانه تصدّه عن تزويد الكاذب بالمعجزة، فلو ادّعى رجل النبوة من الله وأتى بمعجزة عجز الناس عن مباراته، فهى دليل على صدقه في دعوته.

وأمّا إذا أنكرنا قدرة العقل واستطاعته على درك الحسن والقبح، لكان باب احتمال تزويد الكاذب بالمعجزة مفتوحاً على مصراعيه، وليس هنا دليل يردّ هذا الاحتمال فلا يحصل يقين بصدق دعواه.

وهذه الأدلّة الثلاثة التي سردناها على وجه الإيجاز، تُشرف القارئ على القطع بأنّ العقل له المقدرة على درك الحسن والقبح. هذا كلّه حول الدعوى الأُولى.

وأمّا الدعوى الثانية وهي أنّه بعد ما تبيّن أنّ العدل حسنٌ، والظلم قبيح، فالله سبحانه موصوف بالعدل ومنزّه عن الظلم، وذلك، مضافاً إلى أنّه سبحانه حكيم، والحكيم يعدل ولا يجور - أنّ الجور رهن أحد أمرين، إمّا الجهل بقبح العمل ، أو الحاجة إليه، والمفروض انتفاء كلا المبدأين عنه سبحانه.

وربما يقال إنّ كون الشيء حسناً أو قبيحاً عند الإنسان لا يلازم كونه كذلك عند الله، فكيف يمكن استكشاف أنّه سبحانه لا يفعل القبيح ؟

والجواب عنه واضح لأنّ المدرَك للعقل هو حسن الفعل على وجه الإطلاق، أو قبحه كذلك، من دون أن تكون للفاعل مدخلية فيه سوى كونه فاعلاً مختاراً، وأمّا كونه واجباً أو ممكناً فليس بمؤثرٍ في قضاء العقل. وعلى ذلك فإذا ثبت كون الشيء جميلاً أو قبيحاً فهو عند الجميع كذلك.

#### شمولية عدله سبحانه

يظهر من الآية الأُولى أنّ عدله يعمُّ جميع شؤونه، حيث يقول: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ وَالمَلائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ ﴾ افقوله: «قائماً » حال من لفظ الجلالة، في قوله: شهد الله، أو الضمير المنفصل، أعنى: إلّا هو.

والمتبادر منه أنّه سبحانه يجري العدل في عامة شؤونه في خلقه وتشريعه فهو عادل ذاتاً وفعلاً. وتشهد على ذلك مضافاً إلى شهادته سبحانه به، شهادة الملائكة وأُولي العلم، فكأنّ الآية تنحل إلى الجمل التالية:

۱. آل عمران: ۱۸.

١. « شهد الله أنّه لا إله إلّا هو قائماً بالقسط ».

٢. « شهدت الملائكة أنّه لا إله إلّا هو قائماً بالقسط ».

٣. « شهد أُولو العلم أنّه لا إله إلّا هو قائماً بالقسط ».

فالآية تدلُّ على شهادته سبحانه على أمرين: ١

الأوّل: لا إله إلّا هو، لا نظير له.

الثانى: أنّه قائم بالقسط.

ومن المعلوم أنّ الشهادتين ليستا من مقولة الشهادة اللفظية، وإنّما هي من مقولة الشهادة التكوينية، ففعله سبحانه في عالم الخلقة يدل على أمرين:

الأوّل: لا خالق ولا مدبّر إلّا هو، فانّ اتقان النظام، وسيادته على جميع الكائنات من الذرّة إلى المجرّة، لأوضح دليل على أنّ الخالق والمدبّر واحد، وإلّا لانفصمت عرى الانسجام والاتصال بين أجزاء الكون، وقد أوضحنا في محلّه أنّ تعدّد العلّة واختلاف السببين يستلزم اختلافاً في المسبب، فلا يمكن أن يكون النظام الواحد معلولاً لفاعلين مدبّرين مختلفين في الحقيقة.

الثاني: يشهد فعله سبحانه في عالم التكوين والتشريع أنّه سبحانه عادل وقائم بالعدل.

وأفضل كلمة قيلت في تعريف العدل هي ما روي عن عليّ عليًّا إ

« العدل يضع الأُمور مواضعها ». ٢

١. ما ذكرنا مبنيٌّ على أنَّ قيامه بالقسط منا لمشهود به خلافاً للسيّد الطباطبائي حيث خصَّ الشهادة بالتوحيد.

٢. نهج البلاغة: قسم الحكم، برقم ٤٣٧.

بيان ذلك انّ لكلّ شيء وضعاً خاصاً يقتضيه إمّا بحكم العقل، أو بحكم الشرع والمصالح الكليّة في نظام الكون، فالعدل هو رعاية ذلك الوضع وعدم الانحراف إلى جانب الإفراط والتفريط.

نعم موضع كلّ شيء بحسبه، ففي التكوين بوجه، وفي المجتمع البشري بوجه آخر، وهكذا. وبلحاظ اختلاف موارده تحصل له أقسام ليس هنا مقام بيانها، إلّا أنّ العدل بالنسبة إلى الله تعالى على أنحاء ثلاثة:

1. العدل التكويني: وهو إعطاؤه تعالى كل موجود ما يستحقه ويليق به من الوجود فلا يهمل قابلية، ولا يعطل استعداداً في مجال الإفاضة والإيجاد.

٢. العدل التشريعي: وهو أنّه تعالى لا يهمل تكليفاً فيه كمال الإنسان وسعادته، وبه قوام حياته المادية والمعنوية الدنيوية، والأُخروية، كما أنّه لا يكلّف نفساً فوق طاقتها.

٣. العدل الجزائي: وهو أنّه تعالى لا يساوي بين المصلح والمفسد، والمؤمن والمشرك، في مقام الجزاء والعقوبة، بل يُجزي كلّ إنسان بما كسب، فيُجزي المحسن بالإحسان والثواب، والمسيء بالإساءة والعقاب، كما أنّه تعالى لا يعاقب عبداً على مخالفة التكاليف إلّا بعد البيان والإبلاغ.

وبذلك تبيَّن معنى الآية، وشهادته سبحانه على كونه قائماً بالقسط في جميع الأنحاء.

وأمّا شهادة الملائكة وأُولي العلم وذلك فبتعليم منه سبحانه.

وأمّا سائر الآيات التي أوردناها في صدر الفصل، فهي غنية عن التفسير، لأخّا بصدد بيان أنّ العذاب في الدنيا والآخرة رهن عمل الإنسان، فلو عُذّب فإنّما هو لأجل القبائح والذنوب التي اقترفها، يقول سبحانه: ﴿ ذَٰلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللهَ لَيْسَ بِظَلاَّمٍ لِلْعَبِيدِ ﴾. ١

وقال عزّ من قائل: ﴿ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَٰكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾. ٢

والله سبحانه لا يظلم عباده ولو جاء العبد بحسنة يضاعفها، كما قال سبحانه: ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَّدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾. ٢

ولأجل إيضاح عدله سبحانه في عالم التكوين والتشريع نعطف النظر إلى آيات تدل على ذلك في الفصل التالي.

\_\_\_\_\_

۱. آل عمران: ۱۸۲.

٢. التوبة: ٧٠.

٣. النساء: ٠٩.

#### الفصل الثابي

## مظاهر العدل الإلهي

# في عالم الخلق

## آيات الموضوع

- ١. ﴿ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرٍ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا وَأَلْقَىٰ فِي الأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَتَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةٍ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْج
  - ٢. ﴿ إِنَّ اللهَ يُمْسِكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ أَن تَزُولًا ﴾. ٢
    - ٣. ﴿ وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ المِيزَانَ ﴾. ٣

إنّ لعدله سبحانه مظاهر في عالم الخلق والتشريع، وسنعرض في هذا الفصل مظاهر عدله في عالم الخلقة.

١. السماوات ورفعها بغير عمد

يقول سبحانه في هذا الصدد: ﴿ خَلْقَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ﴾.

٣. الرحمن: ٧. ۱. لقمان: ۱۰.

۲. فاطر: ۴۱.

إنّ رفع صرح هذا البناء الشامخ دون الاستعانة بدعائم مرئيَّة يكشف عن تناغم دقيق في عالم الخلقة، ولولاه لتداعت أركان العالم وانهارت، وهذا النظام الرائع تقاسمته قوّتا الجاذبية والطاردة (النابذة)، وفي ظلّ التعادل القائم بينهما انتظمت حركة النجوم والكواكب والمجرّات في مساراتها.

فالجاذبية قانون عام جار على جميع الأجسام في هذا العالم، وهي تتناسب عكسياً مع الحدّ الفاصل بين الجسمين إذ تتعاظم كلما تضاءلت المسافة، وتتضاءل كلما ازدادت الفاصلة، فلو دارت رحى النظام الكوني الدقيق على قوة الجاذبية فقط لارتطمت الكواكب والنجوم بعضها مع بعض ولتداعى النظام السائد، ولكن في ظل قانون الطرد يحصل التعادل المطلوب، وقوة الطرد تلك تنشأ من الحركة الدورانية للأجسام.

ومهما يكن من أمر ففي ظل هاتين القوتين تبقى الملايين من المنظومات الشمسية والجرّات معلّقة في الفضاء دون عَمَد، وتحول دون سقوطها وفنائها، وإلى هذه الحقيقة يشير القرآن الكريم، ويقول: ﴿ اللهُ الَّذِي رَفْعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ﴾. ١

وتتضح دلالة الآية من خلال ملاحظة أمرين:

الأوّل: انّ قوله « ترونه » وصف لـ « عَمَد » وهي جمع عمود.

الثاني: أنّ الضمير في « ترونها » يرجع إلى الأقرب الذي هو « عمد » لا إلى السماوات التي هي أبعد، ومعنى الآية أنّه سبحانه رفع السماوات من دون أعمدة مرئية، وهو لا ينفي العمود بتاتاً، بل وإنّما ينفي العمود المرئي، ولازم ذلك وجود العمد في رفع السماوات من دون أن يراها البشر، وهذا هو المعنى الذي اختاره ابن

١. الرعد: ٣.

١. الرعد: ١.

عباس وغيره. ١

وهو الظاهر مما رواه الحسين بن خالد، عن عليّ بن موسى الرضا عليّ ، فإنّه عليّ قال في تفسير الآية: « أليس الله يقول: بغير عمد ترونها ؟ » فقلت: بلى، قال: « ثمّ عَمَد لكن لا ترونها ».

ورواه الطريحي أيضاً لكن قال: «عمودين من نور » مكان قوله «عمود من نور ». تولا المراد من العمودين هما قوتا الجاذبية والطاردة.

إنّ الكتاب الكريم صاغ الحقيقة المكتشفة من قبل « نيوتن »، بعبارة يسهل فهمها على عامة الناس، وقال: ﴿ بِغَيْرٍ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ﴾.

وقد أشار سبحانه في غير واحد من الآيات، أنّه سبحانه هو الممسك للسماوات من الزوال، وقال: ﴿ إِنَّ اللّهَ يُمْسِكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ أَن تَزُولا ﴾. \*

وكونه سبحانه هو المُـمْسِك لا يمنع من وجود علل طبيعية حافظة لسقوط السماوات وزوالها، فقد جرت سنته سبحانه على تدبير العالم من خلال العلل الطبيعية التي هي من سننه سبحانه وجنوده الغيبية.

وأشار الإمام عليّ بن أبي طالب عليّ في غير واحد من خطبه إلى خلقة الأرض، وقال: « أرساها على غير قرار، وأقامها بغير قوام، ورفعها بغير دعائم ».

وعلى كلّ تقدير فالتوازن الموجود في خلق السماوات والأرض هو مظهر من

١. التبيان: ۶ / ٢١٣ / ٤ . مادة نجم.

٣. مجمع البحرين: مادة كوكب. ٩١.

۲۳

مظاهر عدله في عالم الخلقة.

#### ٢. الجبال وحركاتها

وليس رفع السماوات وإبداعها وتنظيم حركاتها هو الوحيد في كونه مظهراً لعدله سبحانه في التكوين، بل إبداع الجبال وإيجادها مظهر آخر من مظاهر التوازن والتعادل في الخلقة.

يقول سبحانه: ﴿ وَأَلْقَىٰ فِي الأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴾. ١

وقال سبحانه: ﴿ وَالْجِبَالَ أَوْتَادًا ﴾. ٢

إنّ الرواسي التي استخدمها القرآن جمع « راسية »، والمراد منها الأَنجَر التي هي مرساة السفينة، فللجبال دور المرساة، فكما أفّا تحول دون اضطراب السفينة وتقاذفها من قِبل أمواج البحر العاتية، فهكذا الجبال لها دور في تنظيم حركة الأرض.

وإلى هذا الحقيقة يشير الإمام أمير المؤمنين عليه في بعض خطبه، ويقول: « وتّد بالصُّــُور مَيدان أَرضه ». "

وقال عليه أيضاً: « وعدل حركاتها بالراسيات من جلاميدها ». \*

٣. الحياة وتوازنها الدقيق

إنّ من مظاهر عدله سبحانه وجود الحياة في الأرض، وهي رهن توفر

٢. النبأ: ٧. تحج البلاغة: الخطبة ١.

٤. نفج البلاغة: الخطبة ٨٧.

١. النحل: ١٥. وقد جاءت أيضاً بنفس العبارة في سورة لقمان الآية ١٠.

الظروف المناسبة لها، مثلاً إنّ الفاصلة الدقيقة بين الشمس والأرض هيّأت أجواءً مناسبةً لنمو ورشد الخلايا، وهذه ما كان لها أن تنمو لو طرأ على تلك الفاصلة أدنى تغيير. وهذا يرشدك إلى توازن دقيق للغاية بين السماء والأرض.

واعطف نظرك إلى النباتات والحيوانات، فانّ حياة الحيوان رهن استنشاق غاز الأوكسجين (CO2) الذي تُولّده النباتات، وحياة النبات رهن استنشاق غاز ثاني أوكسيد الكاربون (CO2) الذي تُولّده الحيوانات من خلال تنفّسها، فالتوازن الموجود بين الإنتاج والاستهلاك مهد المناخ المناسب لحياة كلّ من النبات والحيوان، فلو كانت الأرض محتضنة للحيوان فقط أو للنبات فقط لما قامت للحياة قائمة.

فالتوازن القائم بين الغازين على وجه البسيطة مظهر من مظاهر عدله سبحانه، يقول سبحانه: ﴿ وَأَنزَ لْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجِ كَرِيمٍ ﴾ ١.

ويزخر عالم النباتات والحيوانات بعدد لا حصر له من هذا النوع من التوازن والتعادل، وها نحن نذكر نموذجاً آخر.

كان المللاحون يعانون من مرض تشقّق الجلد وسيلان الدم منه، وسببه يعود إلى قلة الفيتامينات في أبدانهم، إلى أن اكتشف أحد الأخصائيين في «مدغشقر» أنّ علاجه الوحيد هو تناول وجبات كافية من الليمون والنارنج، ففيها كمّيات هائلة من تلك الفيتامينات، وبذلك نجا المللاحون من هذا المرض الذي كانوا يعانون منه.

١. لقمان: ١٠.

#### الفصل الثالث

## مظاهر العدل الإلهي

## في عالم التشريع والجزاء

## آيات الموضوع

- ١. ﴿ فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَـيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بإحْسَانِ فَلَكَ تَخْفِيفٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَنِ اعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَٰلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾. ١
  - ٢. ﴿ وَإِن تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لا تَظْلِمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ ﴾. ٢
- ٣. ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ وَأَن تَصنَدَّقُوا خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ
   تَعْلَمُونَ ﴾. ٢
  - ﴿ وَلْيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَّقِ اللهَ رَبَّهُ وَلا يَبْخَسْ مِنْهُ شَيئًا ﴾. \*

قد سبق أنّه سبحانه وصف نفسه بقوله: ﴿ قَائِمًا بِالْقِسْطِ ﴾، وتلك الفقرة

١. البقرة: ١٧٨.

٣. البقرة: ٢٨٠.

حاكية عن أنه سبحانه قائم بأعباء القسط في جميع المجالات تكويناً وتشريعاً، أمّا التكوين فقد وقفت على نماذج من التعادل الذي هو حجر الأساس لبقاء السماء والأرض واستقرار الحياة على وجه البسيطة.

بقى الكلام في مظاهر عدله في عالم التشريع، ولنذكر نماذج من ذلك:

١. فرض سبحانه الصيام على كل مكلف، وقال: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾. ١

وفي الوقت نفسه استثنى المريض والمسافر ومن يصوم ببذل الجهد الكبير، قال سبحانه: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾. ٢

فأوجب على المريض والمسافر القيام بأعباء هذا التكليف بعد استعادة صحته أو رجوعه إلى الوطن، كما أنّه اكتفى فيمن يصوم ببذل جهد كبير كالهرم، بالتكفير وإطعام مسكين.

٧. لا شكّ أنّ في القصاص حياة لأُولي الألباب، وفي المثل المعروف: « إنّ الدم لا يُغسّله إلّا الدم »، ومع ذلك كلّه فقد أجاز لوليّ الدم أن يسلك طريقاً آخر وهو إبدال القصاص بالدية، فقد شرع ذلك، وقال: ﴿ فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ فقد شرع ذلك، وقال: ﴿ فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ فقد شرع ذلك، وقال: ﴿ فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِّن رَّبِكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَنِ اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ " فالإصرار على أحد الحكمين ربما يولِّد الحرج، فخيّر وليَّ الدم بين القصاص وأخذ الدية حتى يتبع ما هو الأفضال والأصلح لتشفّي القلوب واستقرار الصلح في المجتمع.

١. البقرة: ١٨٣.

٣. البقرة: ١٧٨.

٣. لا شكّ أنّ الربا من أعظم الجرائم وأكبرها، كيف وقد وصف المرابي بالمحارب، وقال: ﴿ فَإِن للّهِ وَرَسُ وَلِهِ ﴾ ومع ذلك فإذا تاب المرابي من عمله فقد احترم ماله الذي اقترضه، فعلى المقترض ردُّ رأس ماله فقط، قال: ﴿ وَإِن تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَ الِكُمْ لا تَظْلِمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ ﴾.

وفي الحقيقة هذه الفقرة أي ﴿ لا تَظْلِمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ ﴾ شعار كلّ مسلم في عامّة المجالات وهو لا يَظلم ولا يتحمَّل الظلم.

٩. حتَّ الناس على الإقراض وجعل أجره عشرة، قال سبحانه: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَـنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ ٢ وهو عام يعم كل حسنة ومنها الإقراض، ومع ذلك كلّه فإذا عجز المقترض عن أداء قرضه وصار ذا عسرة أمر المقرض بالصبر حتى يستطيع المقترض من دفع دينه، قال سبحانه: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ وَأَن تَصنَدَّقُوا خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾. ٢

۵. يأمر سبحانه المقرض والمقترض أن يكتبا سنداً للدين، وفي الوقت نفسه يأمر الكاتب أن يكتب بالعدل من دون تحيّز إلى واحد من الطرفين، يقول سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسمَّى فَاكْتُبُوهُ وَلْيَكْتُب بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ ﴾. \*

ع. يأمر سبحانه من عليه الحق أن يُملي كما هو عليه، من دون نقيصة ولا زيادة، يقول سبحانه: ﴿ وَلْيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَقِ اللهَ رَبَّهُ وَلا يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئًا ﴾. ٥

البقرة: ۲۷۹.
 ۱. البقرة: ۲۷۹.
 ۱. البقرة: ۲۸۰.

البقرة: ۲۸۲.
 البقرة: ۲۸۲.

٧. كما يأمر إذا كان من عليه الحق سفيهاً أو ضعيفاً أو لا يستطيع الإملاء فليقم مكانه وليه وليه وليه وليه وليم بالعدل، يقول سبحانه: ﴿ فَإِن كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لا يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيُّهُ بِالْعَدْلِ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ ﴾. ١

وباختصار: تتجلى في هذه الآية التي هي أطول آية وردت في القرآن الكريم مظاهر عدله في التشريع مرة تلو مرة، وللقارئ الكريم أن يستشف منها ما ذكرناه من المعانى.

٨. الطهارة من الحدث أحد شرائط صحة الصلاة والصوم والحجّ، وتحصل عن طريق استعمال الماء بكيفية خاصة متقرباً فيها إلى الله، ولكن ربما يكون استعمال الماء مضرّاً بصحة المتوضئ أو موجباً لبطء برء مرضه، إلى غير ذلك من الاعذار فأوجب سبحانه التيمّم بالصعيد بدل استعمال الماء، وهذا يدل على مرونة الإسلام في تشريعه وتعاطفه مع فطرة الإنسان التي ترغب في العافية وتنضجر عن كل ما يحول دونها، قال سبحانه: ﴿ وَإِن كُنتُم مَّرْضَنَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدُ مِّنَ الْغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيبًا فَامْسَحُوا بوُجُو هِكُمْ وَالْيدِيكُم مِّنْ أَلْغَائِطٍ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيبًا فَامْسَحُوا بوُجُو هِكُمْ وَالْيدِيكُمْ مِّنْ الْغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُهُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيبًا فَامْسَحُوا بوُجُو هِكُمْ وَالْيدِيكُمْ مَنْ مُرَجٍ وَلَكِن يُريدُ لِيُطَهِرَكُمْ وَلِيُئِمَّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ تَنشْكُرُونَ ﴾. '

فقوله: ﴿ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ ﴾ يكشف اللثام عن وجه العدول من الطهارة المائية إلى الطهارة الترابية.

كما دلت الآيات القرآنية على استثنائه سبحانه طوائف ثلاث من الحضور

١. البقرة: ٢٨٢.

٢. المائدة: ع.

في ساحات الجهاد لأجل الحرج، قال سبحانه: ﴿ لَّيْسَ عَلَى الأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلا عَلَى الأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلا عَلَى الأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلا عَلَى المَريضِ حَرَجٌ ﴾. ا

وفي آية أُخرى يُبيِّن بوضوح أنّ تشريعه خال من الحرج، ويقول: ﴿ مَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ ٢. فكل حكم يتضمن الحرج فهو مرفوض بحكم أنّه حرجي، وقد أخبر سبحانه عن عدم تشريع الحكم الذي في امتثاله حرج.

9. لقد شملت العناية الإلهية الأُمّة الإسلامية من بين سائر الأُمم برفع النسيان والخطأ عنهم وعدم المؤاخذة عليهما، في حين كانت الأُمم السالفة مسؤولة عن خطاها ونسيانها إذا كانت مقصِّرة في مبادئ الخطأ والنسيان، يقول سبحانه: ﴿ رَبَّنَا لا تُؤَاخِذْنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلا تُحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْ لَ اللهُ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلا تُحَمِلْنَا مَا لا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاحْفُرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنتَ مَوْلانَا فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾. ت

روى الكليني عن النبي وَ الله الله الله والله قال: « إنّ هذا الدين متين، فاوغلوا فيه برفق ولا تكرهوا عبادة الله إلى عباد الله، فتكونوا كالراكب المنبتِّ الّذي لا سفراً قطع ولا ظهراً أبقىٰ ». \*

فما أروع هذا التشبيه حيث إنّ الراكب المنبتِّ وإن كان يعدو بفرسه أميالاً عديدة بغية الوصول إلى غايته، ولكنه بفعله هذا يُنتج عكس المطلوب حيث إنّ المركوب يُعْييه التعبُ ولا يكون بمقدوره الاستمرار في العدو، ويبقى هو في وسط الطريق لا يهتدي إلى بغيته، فهو لا سفراً قطع ولا ظهراً أبقي.

١. الفتح: ١٧.

٣. البقرة: ٢٨٤.

فهكذا الدعوة إلى الشريعة إذا كانت مقرونة بالشدة والضعف تنتج عكس المطلوب حيث لا تجد لها أُذناً صاغية، بل يخرج الناس منها أفواجاً. ولأجل ذلك صدع النبي ﷺ بسهولة شريعته، وقال: « بعثت بالشريعة السَهلة السَمْحة ». ١

١٠. دلّت الآيات القرآنية على أنّ التكليف على القدر المستطاع وقد أطبق عليه العقل والنقل، إذ كيف يمكن تكليف الناس بأعمال، كإدخال الشيء الكبير في الظرف الصغير، من دون تغيّر في الظرف والمظروف ؟ أو التحليق في الهواء دون وسيلة، إلى غير ذلك من الأُمور الممتنعة التي تدخل في نطاق التكليف بما لايُطاق، حتى أنّ محقّقي العدليّة ذهبوا إلى أنّ هذا النوع من التكليف المحال، بمعنى أنّه لا ينقدح في ذهن الآمر، الطلب والإرادة الجدية المتعلِّقة ببعث العاجز إلى المطلوب، ولو تظاهر به فإنمًا تظاهر بظاهر التكليف لا بواقعه.

فتكون النتيجة: انّ امتناع المكلف به يلازم امتناع نفس التكليف أيضاً، يقول سبحانه: ﴿ لا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إلَّا وُسْعَهَا ﴾. ٢

وقال في آية أُخرى: ﴿ لا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إلَّا مَا آتَاهَا ﴾. ٣

ومضمون كلتا الآيتين واحد، وهو أنّ الله يكلّف الإنسان بقدر طاقته وقابليته.

هذه نماذج استعرضناها لإثبات أنّ التشريع الإسلامي يتمتّع بمرونة، وأنّه مبنيٌّ على أساس العدل.

وفي الحقيقة إنّ التشريع الإسلامي من مظاهر عدله في هذا الجال.

٣. الطلاق: ٧.

١. سفينة البحار: ١ / ٩٥٥. ٢. البقرة: ٢٨٤.

#### الأشاعرة والتكليف بما لا يطاق

ذهب لفيف من متكلّمي الإسلام - وللأسف الشديد - إلى جواز التكليف بما لا يطاق، ولم يُصغوا لنداء العقل ولا الشرع، بل أهالوا التراب على فطرتهم القاضية بعدم صحّة التكليف بما لا يطاق.

وقد اتَّخذوا ظواهر بعض الآيات ذريعة لعقيدتهم في هذا الججال، وها نحن نستعرض تلك الآيات ونناقشها كي يتجلّى الحق.

١. ﴿ الَّذِينَ يَصنُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا وَهُم بِالآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ \* أُولَٰذِكَ لَمْ يَكُونُوا مُعْجِزِينَ فِي الأَرْضِ وَمَا كَانَ لَهُم مِّن دُونِ اللهِ مِنْ أَوْلِيَاءَ يُضَـاعَفُ لَهُمُ الْعَذَابُ مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُوا يُبْصِرُونَ ﴾. ١

استدل الإمام أبو الحسن الأشعري ( ٢۶٠ - ٣٢٣ هـ) على أغمَّم كانوا مكلَّفين بالسماع والإبصار ومع ذلك ما كانوا يستطيعون السمع وما كانوا يُبصرون، فدلَّ على جواز التكليف بما لا يطاق.

وهذا الاستدلال يتبدُّد بالتوضيح التالي:

وهو أهم وإن كانوا مأمورين مكلّفين بالسماع والإبصار ومع ذلك كانوا عاجزين عنهما لكن ذلك العجز لم يكن مقروناً بهم منذ بلوغهم وتكليفهم، وإنّما أدّى بهم التمادي في المعصية إلى أن صاروا فاقدين للسمع والأبصار، فقد سُلِبت عنهم هذه النعم بسوء اختيارهم نتيجة الذنوب التي اقترفوها، فكان لهم قلوب لا يفقهون بها، وآذان لا يسمعون بها، يقول سبحانه: ﴿ لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولُنِكَ كَالاَّنْعَامِ بَلْ هُمْ قُلُوبٌ لا يَقْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَذَانٌ لا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولُنِكَ كَالاَّنْعَامِ بَلْ هُمْ

۱. هود: ۱۹ – ۲۰.

أَضَلَّ ﴾. ١

إِنَّ التمادي في المعصية والإصرار عليها يترك انطباعات سيِّئة في القلوب على وجه يتجلّى الحسن سيّئاً والسيّء حسناً، يقول سبحانه: ﴿ ثُمَّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِينَ أَسَاءُوا السُّوأَى أَن كَذَّبُوا لِحَسن سيّئاً والسيّء حسناً، يقول سبحانه: ﴿ ثُمَّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِينَ أَسَاءُوا السُّوأَى أَن كَذَّبُوا لِمَا يَسْتَهْزِئُونَ ﴾. ٢

فالآية تصرح بأنّ اقتراف الذنوب وارتكاب المعاصى ينجم عنه التكذيب بآيات الله.

فتحصل من ذلك أنّ عدم استطاعتهم للسماع والإبصار كان نتيجة قطعية لأعمالهم السيئة، كما يقول سبحانه: ﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ \* فَاعْتَرَفُوا بِذَنبِهِمْ فَسُحْقًا لأَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾. ٣

٢. ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى المَلائِكَةِ فَقَالَ أَنبِثُونِي بِأَسْمَاءِ هُؤُلاءِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ \* قَالُوا سُبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾. \*

استدلّ الإمام الأشعري بمذه الآية على جواز التكليف بما لا يطاق، وقال: فقد أمروا بالإعلام وهم لا يعلمون ذلك ولا يقدرون عليه.

ولكن غاب عنه أنّ لصيغة الأمر معنى واحداً وهو إنشاء الطلب، لكن الغايات من الإنشاء تختلف حسب اختلاف المقامات، فتارة تكون الغاية من الإنشاء، هي بعث المكلف نحو الفعل جداً، وهذا هو الأمر الحقيقي الذي يُتاب فاعله ويُعاقب تاركه، وتشترط فيه القدرة والاستطاعة، وأُخرى تكون الغاية أُموراً

١. الأعراف: ١٧٩.

٣. الملك: ١٠ – ١١.

غيره، وعند ذلك لا ينتزع منه التكليف الجدي، وذلك كالتعجيز في الآية السابقة، وكالتسخير في قوله سبحانه: ﴿ ثُقُ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ وَلَهُ سبحانه: ﴿ ثُقُ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ ﴾ ، أو التمني مثل قول أمرئ القيس في معلقته:

ألا أيُّها الليل الطويل ألا انجلي بصُبحٍ وما الإصباحُ مِنكَ بأمثلِ إلى غير ذلك من الغايات والحوافز التي تدعو المتكلم إلى التعبير عن مقاصده بصيغة الأمر وذلك واضح لمن ألقى السمع وهو شهيد.

٣. ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ \* خَاشِعَةً أَبْصَارُ هُمْ
 تَرْ هَقُهُمْ ذِلَّةٌ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾. ٣

استدلّ بما الشيخ الأشعري على مقصوده، وقال: إذا جاز تكليفه إياهم في الآخرة بما لا يطيقون، جاز ذلك في الدنيا.

والحقّ أنّ الإمام الأشعري وأتباعه لا سيّما الفطاحل منهم أجلُّ من أن يجهلوا هدف الآية ومغزاها، إذ ليست الدعوة إلى السجود فيها عن جدّ وإرادة حقيقة، بل الغاية من الدعوة إيجاد الحسرة في قلوب المشركين التاركين للسجود حال استطاعتهم في الدنيا، والآية بصدد بيان أغّم في أوقات السلامة والعافية رفضوا الانصياع والامتثال، وعند العجز – بعد ما كشف الغطاء عن أبصارهم ورأوا العذاب بأمّ أعينهم – همّوا بالسجود ولكن أبّي لهم ذلك.

وإليك توضيح الآية بمقاطعها الثلاثة:

أ: ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ ﴾ كناية عن اشتداد الأمر وتفاقمه، لأنّ الإنسان

-----

٢. الدخان: ٩٩.

١. البقرة: ٥٥.

٣. القلم: ٣٢ – ٣٣.

عند الشدة يكشف عن ساقه ويخوض غمار الحوادث.

ب: ﴿ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ ﴾ لا طلباً وتكليفاً جدياً، بل لازدياد الحسرة، فلا يستطيعون، إمّا لسلب السلامة عنهم، أو لاستقرار ملكة الاستكبار في سرائرهم.

ج: ﴿ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السَّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ والمعنى أنمّم لما دعوا إلى السجود في الدنيا امتنعوا عنه مع صحّة أبدانهم، وهؤلاء يُدعون إلى السجود في الآخرة ولكن لا يستطيعون، وما ذلك إلا لتزداد حسرتهم وندامتهم على ما فرَّطوا.

٩. ﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُوا أَن تَعْدِلُوا بَيْنَ النِّسَاءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَلا تَمِيلُوا كُلَّ المَيْلِ فَتَذَرُوهَا
 كَالمُعَلَّقَةِ وَإِن تُصْلِحُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ اللهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾. ١

وقد استدل بها الشيخ الأشعري على ما يروم من جواز التكليف بما لا يطاق، وقال: وقد أمر الله تعالى بالعدل ومع ذلك أخبر عن عدم الاستطاعة على أن يُعدل. ٢

أقول: لا شكّ أنّه سبحانه أمر من يتزوج بأكثر من واحدة بإجراء العدالة بينهنّ، قال سبحانه: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ إِلّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً ﴾ " وفي الوقت نفسه صررَّح في آية أُخرى بأنَّ إجراء العدالة بينهنّ، أمر غير مقدور، ومع ذلك نهى عن التعلّق بواحدة منهن والإعراض عن الأُخرى حتى تُصبح كالمعلّقة لا متزوجة ولا مطلقة.

وبالتأمل في الآية يظهر بأنّ العدالة التي أمر بها غير العدالة التي أخبر عن عدم استطاعة المتزوج القيام بها، فالمستطاع منها هو الذي يقدر عليه كلّ متزوج بأكثر من واحدة، وهو العدالة في الملبس والمأكل والمسكن وغيرها من الحقوق

١. النساء: ١٢٩.

٢. لاحظ الاستدلال بمذه الآيات في كتاب اللمع للإمام الأشعري: ٩٩ - ١١١٤.

٣. النساء: ٣.

الزوجية التي تقع على عاتق الزوج ويقوم بها بجوارحه ولا صلة لها بباطنه.

وأمّا غير المستطاع فهي المساواة في قسمة الحب بينهن لأنّ الباعث لها هو الوجدان والميل القلبي وهو ممّا لا يملكه المرء ولا يحيط به اختياره، لأنّه رهن أُمور خارجة عن الاختيار.

### مظاهر العدل الإلهي في تنفيذ العقوبات

قد مضى أنّ لعدله سبحانه مظاهر في التكوين والتشريع، ومن مظاهر عدله في التشريع أنّه لا يساوي بين المطيع والعاصي، والمسلم والمجرم، والمؤمن والمفسد، ولذلك صار يوم البعث مظهراً لعدله سبحانه بحيث لو لم يكن ذلك اليوم الموعود لما ظهر عدله في مجال الجزاء، وبذلك أصبح يوم القيامة أمراً لا مفرّ منه لظهور عدله فيه، وتشير آياتٌ كثيرة إلى هذا المضمون:

١. ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ المُتَّقِينَ
 كَالْفُجَّالِ ﴾. ١

٢. ﴿ أَفَنَجْعَلُ المُسْلِمِينَ كَالمُجْرِ مِينَ \* مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾. ٢

وهاتان الآيتان تدلآن على أنَّ التسوية بين الطائفتين علىٰ خلاف العدل، فلا محيص من إحقاق الفرق، وبما أنّ الطائفتين يتعامل معهما في الدنيا على نحو سواء فلابد من تحقيقه في يوم ما وليس هو إلّا يوم القيامة، ويعرب عمّا ذكرناه قوله سبحانه: ﴿ إلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا وَعْدَ اللهِ حَقًّا إِنَّهُ يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ لِيَجْزِيَ

١. ص: ٢٨.

الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ بِالْقِسْطِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِّنْ حَمِيمٍ وَعَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْفُرُونَ ﴾. ١

ثمّ إنّه سبحانه يحقّق عدله يوم القيامة بوضع موازين القسط ليجزي كلّ نفس بما كسبت، يقول سبحانه:

﴿ وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَلِينًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ ﴾. ٢

﴿ وَالْوَرْنُ يَوْمَئِذٍ الْحَقُّ فَمَن تَقُلَتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَٰئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ \* وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَٰئِكَ اللَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِآيَاتِنَا يَظْلِمُونَ ﴾. ٣

هذه إلمامة عابرة لبيان مظاهر عدله في مجالات مختلفة، والسابر في آيات القرآن الكريم يجد آيات كثيرة في مجال عدله سبحانه.

\_\_\_\_

٢. الأنبياء: ٤٧.

۱. يونس: ۴.

٣. الأعراف: ٨ - ٩.

# الفصل الرابع

# العدل الإلهي

#### وفاعلية الإنسان

قد تعرفت على مظاهر عدله في التكوين والتشريع، وحان البحث في بيان باقي المباحث التي لها صلة بالعدل الإلهي، وهي تتمحور حول فاعلية الإنسان، ونقاطها الرئيسية هي:

- ١. العدل الإلهي وحرية الإرادة الإنسانية.
- ٢. العدل الإلهي وعلمه السابق بأفعال العباد.
  - ٣. العدل الإلهي والقضاء والقدر القطعيان.
    - ۴. العدل الإلهي وخلود العقاب.

وقد تناول الحكماء والمتكلّمون هذه الأبحاث من زوايا مختلفة واحتدم النقاش حولها، وبما أنّ رائدنا في هذه البحوث هو القرآن الكريم فنحن نتناولها من ذلك الجانب ونترك جوانبها الأُخرى إلى الكتب المعدّة في هذا المجال.

## العدل الإلهى وحرية الإرادة الإنسانية

البحث عن حريّة الإرادة، وأنّ الإنسان هل هو فاعل مجبور أو فاعل مختار ؟ من المسائل الفلسفية الّتي تمتد جذورها في تاريخ الفكر الإنساني، ومنذ ذلك الحين اتجهت أنظار كافة الناس صوبها لأنمّا تمسّ جانباً من حياتهم العمليّة، وبذلك أصبحت دراسة تلك المسألة لا تقتصر على الحكماء فحسب بل شملت أكثر الناس.

إِنّ الرؤية القرآنيّة تتلخّص في أنّ الإنسان حرّ فيما شاء وأراد، وهي تشطب بقلم عريض على مزعمة المشركين بتعلّق مشيئة الله سبحانه بعبادتهم الأوثان ولذلك صاروا مجبورين على الشرك. يقول سبحانه في ردّ تلك المزعمة: ﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلا آبَاوُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِن شَيءٍ كَذَٰكِ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَّىٰ ذَاقُوا بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمٍ وَلا حَرَّمْنَا مِن شَيءٍ كَذَٰلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَّىٰ ذَاقُوا بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِن تَتَبِعُونَ إِلّا الظَّنَّ وَإِنْ أَنتُمْ إِلّا تَخْرُصُونَ ﴾. ا

فهذه الآية تعكس لنا بوضوح جانباً من عقيدة المشركين في عصر الرسالة وأخم كانوا يؤمنون بالجبر، وإنّ كلّ ما يصدر منهم فهو خاضع لإرادته سبحانه إرادة سالبة للاختيار.

ويقول سبحانه في موضع آخر مبيّناً تلك العقيدة الفاسدة: ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَاللهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللهَ لا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾.

١. الأنعام: ١٢٨.

٢. الأعراف: ٢٨.

فإنّ الفقرة الأُولى من الآية تعكس عقيدة المشركين وأنّه لولا أمره ومشيئته لما كنّا مشركين، لكن الفقرة الثانية تردُّ عليها ببيان أنّ الشرك ظلم وقبيح، والله لا يأمر بهما، وبالتالي لا تتعلق مشيئته بهما.

والعجب أنّ تلك العقيدة السخيفة لم تُحتّ بل بقيت عالقة في أذهان عدّة من الصحابة حتى بعد بزوغ نجم الإسلام.

روى السيوطي عن عبد الله بن عمر: انّه جاء رجل إلى أبي بكر، فقال: أرأيت الزنا بقدر ؟ قال: نعم. قال: فإنّ الله قدّره عليّ ثمّ يعذّبني ؟! قال: نعم يابن اللخناء، أما والله لوكان عندي إنسان أمرته أن يجأ أنفك. ١

وليس الخليفة الأوّل وحده ممن كان يحتج بالقدر السالب للاختيار، بل كان غيره على هذه الفكرة. روى الواقدي عن أُم الحارث الأنصارية، وهي تحدّث عن فرار المسلمين يوم حنين، قالت: مرّ بي عمر بن الخطاب منهزماً، فقلت: ما هذا ؟ فقال عمر: أمر الله. ٢

نرى أنّ عمر يلجأ إلى أمر الله وقضائه، وأنّ الهزيمة كانت أمراً قطعياً لأنّه سبحانه شاءها وأرادها، دون أن ينظر إلى سائر الأسباب التي حدت بمم إلى تلك الهزيمة.

لقد اتخذ الأمويّون مسألة القدر أداة تبريريّة لأعمالهم السيِّئة وكانوا ينسبون وضعهم بما فيه من شتّى ضروب العيث والفساد إلى القدر، قال أبو هلال العسكري: إنّ معاوية أوّل من زعم أنّ الله يريد أفعال العباد كلّها. "

١. تاريخ الخلفاء: ٩٥. ٣ / ٩٠٤.

٣. الأوائل: ٢ / ١٢٥.

ولأجل ذلك لـمّـا سألت أُمّ المؤمنين عائشة، معاوية عن سبب تنصيب ولده يزيد خليفة على رقاب المسلمين فأجابها: إنّ أمر يزيد قضاء من القضاء وليس للعباد الخيرة من أمرهم. ١

وبهذا الجواب أيضاً أجاب معاوية عبد الله بن عمر، عندما استفسر من معاوية عن تنصيبه يزيد، بقوله: إني أُحذِّرك أن تشق عصا المسلمين وتسعى في تفريق ملئهم، وأن تسفك دماءهم وإنّ أمر يزيد قد كان قضاء من القضاء وليس للعباد خيرة من أمره. ٢

وقد تسرّبت فكرة الجبر إلى أكثر الأوساط الإسلامية خصوصاً بين الشعراء وأصحاب الملاحم، حيث راحوا يفسرون الوضع المزري الذي يعاني منه المسلمون بالقضاء والقدر. وسيوافيك أنّه لا صلة للقضاء والقدر بسلب الاختيار عن الإنسان.

# حرية الإرادة من منظارٍ قرآني

إنّ الآيات القرآنية تصرّح باختيارية الإنسان وأنّه فاعل مختار مسؤول عن عمله.

١. يقول سبحانه: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾. ٢

فالشاكر يسلك السبيل الذي أراده الله سبحانه له، فيصل إلى الهدف المنشود، بخلاف الكفور، فيسلك غير هذا السبيل.

١. الإمامة والسياسة: ١ / ١٤٧.

٢. الإمامة والسياسة: ١ / ١٧١.

٣. الإنسان: ٣.

٢. ﴿ قُلْ إِن ضَلَلْتُ فَإِنَّمَا أَضِلُ عَلَىٰ نَفْسِي وَإِنِ اهْتَدَيْثُ فَبِمَا يُوحِي إِلَيَّ رَبِّي إِنَّهُ سَمِيعٌ
 قَرِيبٌ ﴾. ١

ترى أنّ الآية تنسب الضلالة إلى نفس الإنسان، والهداية إلى وحيه سبحانه إليه، مع أنّ الهداية والضلالة كلّها من الله سبحانه، وما هذا إلّا لأنّه سبحانه قد هيّاً كافّة وسائل الهداية للإنسان منذ أنْ خُلِقَ إلى أن يُدرج في أكفانه، وهي عبارة عن تزويده بفطرة التوحيد وتعزيزها ببعث الأنبياء والمرسلين، والعقل السليم، إلى غير ذلك من أدوات الهداية، فمن انتفع بما فقد اهتدى، فصح أن يقال: إنّ الهداية من الله لأنّه زوّد الإنسان بوسائلها، ومن لم ينتفع بما فقد ضلّ فصح أن يقال في ضلَلْتُ فَإنَّمَا أَضِلُ عَلَىٰ نَفْسِي في.

وبهذا المضمون قوله سبحانه: ﴿ مَنِ اهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ﴾. ٢

٣. ﴿ وَقُلِ الْحَقُّ مِن رَّبِّكُمْ فَمَن شَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكْفُرْ ﴾. ٣

ولا تجد في القرآن الكريم آية أكثر نصاعة في حرية الإنسان من هذه الآية، وقد صبّ شهيدنا الثاني ( ٩٠٩ - ٩۶۶ هـ ) مضمون هذه الآية ضمن بيتين، حيث قال:

لقد جاء في القرآن آية حكمة تدمّر آياتِ الضلل ومن يُجبر وَخُبر أنّ الاختيار بأيدينا فمن شاء فليكفر

١. سبأ: ٥٠. الإسراء: ١٥.

٣. الكهف: ٢٩.

- ٩. ﴿ قَدْ جَاءَكُم بَصَائِرُ مِن رَّبِكُمْ فَمَنْ أَبْصَارَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بَصَائِرُ مِن رَّبِكُمْ فَمَنْ أَبْصَارَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ ﴾. ١
  - ٥. ﴿ لِّيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَن بَيِّنَةٍ وَيَحْيَىٰ مَنْ حَيَّ عَن بَيِّنَةٍ وَإِنَّ اللهَ لَسَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾. ٢
    - ع. ﴿ كُلُّ امْرِيَ بِمَا كَسَبَ رَهِينٌ ﴾. ٣
    - ٧. ﴿ إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾. ٢

إلى غير ذلك من الآيات الدَّالة على أنّ الإنسان فاعل مسؤول عن أعماله، حرّ في إرادته، مختار فيما يكتسب.

وعلى ضوء هذا فمن حاول أن ينسب الجبر إلى القرآن فقد خبط خبط عشواء.

إنّ بعث الأنبياء ودعوة الناس إلى طريق الرشاد، ونميهم عن ارتكاب القبائح أوضح دليل على أنَّ الإنسان موجود قابل للإصلاح والتربية، إذ لو كان مجبوراً على فعل المعاصي، لكان بعث الأنبياء ودعوتهم أمراً سدى.

نعم الدعوة إلى حرية الإنسان وكونه فاعلاً مختاراً لا تعني أبداً انقطاع صلة الإنسان بالله سبحانه وإرادته. لأنّ تلك الفكرة كفكرة الجبر باطلة تورد الإنسان في مهاوي الشرك والثنويّة التي ليست بأقلّ ضرر من القول بالجبر.

فالتفويض بمعنى استقلال الإنسان في فعله وإرادته وكل ما يكتسب وخروجه عن سلطة الله سبحانه، تفويض باطل كالقول بأنّه فاعل مجبور.

## لا جبر ولا تفويض:

وقد أكّد أئمّة أهل البيت عليه الله على وهن تلك الفكرتين.

الأنعام: ۱۰۴.
 الأنعام: ۱۰۴.
 الغال: ۴۲.
 النور: ۱۶.

قال الإمام الصادق عليه : « إنّ الله أكرم من أن يكلّف الناس ما لا يطيقون، والله أعزّ من أن يكون في سلطانه ما لا يريد ». ١

وفي حديث آخر عن الإمام الصادق عليه فسر حرية الإنسان بهذا النحو: « وجود السبيل إلى إتيان ما أُمروا وترك ما نحوا عنه ». ٢

نعم التركيز على بطلان الجبر أكثر في الروايات من التصريح ببطلان التفويض.

قال الإمام الصادق عليه : « الله أعدل من أن يجبر عبداً على فعل ثمّ يعذّبه عليه ». ٢

وسأل الحسن بن على الوشاء الإمام الرضا عليه أجبر العباد على المعاصي ؟ فقال عليه أعدل وأحكم من ذلك ». \*

نعم موضوع الاختيار عبارة عن الأفعال التي يقوم بها الإنسان، وأمّا الأُمور الخارجة عن حيطة الثواب والعقاب التي ربّما يبتلى بها الإنسان من حيث لم يشأ كالبلايا والمصائب والزلازل والسيول المخرّبة والأعاصير، إلى غير ذلك فهي خارجة عن اختيار الإنسان، فليس هو بالنسبة إليها لا فاعلاً جبرياً ولا فاعلاً بالاختيار.

هذه هي نظرة القرآن الكريم في أفعال الإنسان، غير أنّ هناك شبهات تذرَّعت بما بعض الفرق الإسلامية وحاولوا بذلك سلب الاختيار عنه ظناً منهم أنّم بذلك يحسنون صنعاً.

١. البحار: ۵ / ۴١.

\_\_\_\_\_

٢. البحار: ۵ / ١٢.

٣. التوحيد للصدوق: ٣٤٠، الحديث ٤، باب نفى الجبر والتفويض.

٤. نفس المصدر: ٣٤٣، الحديث ١٠.

### الفصل الخامس

### شبهات وحلول

دلّت البراهين العقلية كالنصوص القرآنية على أنّه سبحانه قائم بالقسط في جميع شؤونه، بيد أنّ ثمة شبهات أُثيرت حول الموضوع تنشد لنفسها حلولاً.

الشبهة الأُولى: خلق الأعمال

إنّ التوحيد الأفعالي يرشدنا إلى أنّ ما في الكون مخلوق لله سبحانه، دون فرق بين الجواهر والأعراض، وبين الإنسان وأعماله، وهذا صريح الآيات التالية:

- ١. ﴿ قُلِ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَارُ ﴾. ١
- ٢. ﴿ ذَٰلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ لاَّ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ... ﴾. ٢
- ٣. ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ ﴾. ٣

فإذا لم يكن في صحيفة الوجود إلّا خالق واحد لا شريك له في الخلق، فكلّ

١. الرعد: ١٤.

٢. المؤمن: ٤٢.

٣. فاطر: ٣.

ما يصدر من الإنسان فهو مخلوق له وهو خالقه، وهذا ما يعبّر عنه بالتوحيد في الخالقية. ويستنتج منه أمران:

أ: إذا كان فعل الإنسان مخلوقاً لله سبحانه لا للإنسان فيكون مجبوراً في فعله لا مختاراً.

ب: إذا كان فعل العبد حسنُه وسيِّئه فعلاً لله سبحانه ومخلوقاً له، فتكون المؤاخذة على أفعال العبد خلاف العدل والقسط، لأنّ الخالق هو الله سبحانه والمصُجزيّ هو العبد، مع أنّه لا دور له في فعله.

أقول: إنّما رتّبوه على التوحيد في الخالقية يخالف الفطرة أوّلاً، فاضّا تشهد على حرية الإنسان في أفعاله، ويخالف أهداف الأنبياء ثانياً. فإذا كان الإنسان مجبوراً فيما يفعل ويترك، كان بعث الأنبياء ودعوهم إلى الطريق المستقيم أمراً لغواً، غير مؤثر في هداية الإنسان، بل تعدُّ عامة القوانين الجزائية في الإسلام أمراً لغواً وظلماً في حقّ المرتكب، لأنّه لم يقترف المعاصي والسيئات عن اختيار، بل عن جبر وسوق من الله سبحانه إيّاه إلى العمل، وهو تعالى هو الفاعل الخالق لأعمالهم، لا العبدُ فيكون تعذيبه مصداقاً لقول الشاعر:

غيري جنى وأنا المعاقب فيكم فكأنّني سببّابة المتندّم لكنّ الأشاعرة مخطئون في تفسير التوحيد في الخالقية أو التوحيد الأفعالي الذي هو من المعارف الإسلامية التي صدع بما القرآن الكريم.

إنّ التوحيد في الخالقية يُفسر بأحد تفسيرين:

أ: أنَّ كل ما في الكون من الظواهر الطبيعية والفلكية وغيرهما مخلوق لله

سبحانه مباشرة، وبلا تسبيب سبب وتهيئة مقدمة وليس في صحيفة الكون إلّا علة واحدة تقوم بجميع الأفعال، وتنوب مناب العلل الطبيعية في كافة الموارد.

ب: إنَّ صحيفة الكون قائمة بوجوده سبحانه ومنتهية إليه، غير أنّه سبحانه خلق الأشياء من خلال نظام الأسباب والمسببات، والعلل والمعلولات، على وجه يكون للسبب والعلة دور في تحقّق المسبب والمعلول وإن كان ذلك بإذنه سبحانه.

وعلى ضوء ذلك فللعالم خالق واحد أصيل، وعلّة واحدة قائمة بنفسها، لكن تتوسط بينها وبين الظواهر الطبيعية والفلكية علل وأسباب مؤثرة في معاليلها، قائمة بذاته سبحانه، مؤثرة بأمره، والجميع من سنن الله تبارك وتعالى.

أمّا التفسير الأوّل: فهو خيرة الأشاعرة الذين ينكرون العلل والأسباب الطبيعيَّة ولا يعترفون إلّا بعلة واحدة، وهي قائمة مقام عامّة العلل المتصورة للطوائف الأُخرى، ولكن هذا التفسير - وإن كان لأجل الغلو في التوحيد - يخالف نصوص القرآن الكريم، فأنّ الوحي الإلهي يذعن بعلل طبيعية مؤثرة في معاليلها، وإليك بعض ما يدل على ذلك الأصل:

١. ﴿ وَتَرَى الأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ وَأَنبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ
 بَهِيجٍ ﴾. ١

فالآية صريحة في تأثير الماء في اهتزاز الأرض وربوها، ثمّ إنباتما كلّ زوج بهيج، فالأرض الهامدة كالجماد، والذي يخرجها من هذه الحالة هو الماء، يقول سبحانه: ﴿ فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ الْمُتَرَّتُ وَرَبَتُ وَأَنبَتَتُ ﴾ فالاهتزاز والرباء والإنبات أثر الماء ولكن بإذنه سبحانه.

١. الحج: ٥.

وجاء نفس المضمون في الآية التالية: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ كَرِيمٍ ﴾. ١

والبيان نفس البيان فلا نطيل.

٢. ﴿ مَّثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَ اللَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنبُلَةٍ
 مِّانَةُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضاعِفُ لِمَن يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾. ٢

ترى أنّه سبحانه ينسب الإنبات إلى الحبّة، ويقول ﴿ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ ﴾ وهو ظاهر في تأثير الحبّة في ظهور السنابل، وفي كلّ سنبلة مائة حبة، وإن كان ذلك التأثير بأمره سبحانه، حيث إنَّ الكلّ سُنَّة من سننه.

٣. ﴿ اللهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلالِهِ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾. "

والآية صريحة في أنّ هناك عللاً طبيعيَّة مؤثرة في معاليلها التي منها إثارة الرياح السحاب، فهي فعل الرياح، كما هو صريح قوله ﴿ فَتُثِيرُ سَحَابًا ﴾.

ثمّ إنّه سبحانه يستخدم السحاب المنثورة فيبسطها في السماء، ويجعلها كسفاً، أي قطعاً متفرقة، فعند ذلك يخرج الودق من خلاله.

وعلى كلّ حال فالآية صريحة في وجود الصلة بين إرسال الرياح، وإثارة السحاب، وانبساطها في السماء، وصيرورتها كسفاً التي تسفر عن خروج الودق من خلال السحاب، كلّ ذلك مظاهر طبيعية وظواهر كونية يؤثر كل في الآخر

١. لقمان: ١٠.

٢. البقره: ٢٦١.

٣. الروم: ۴۸.

بإذن الله سبحانه، والجميع من سننه الكونية والاعتراف بما اعتراف بقدرته وعلمه وحكمته وأنّ الجميع من جنوده سبحانه الخاضعة لإرادته.

ومع هذه التصريحات كيف يمكن تفسير التوحيد في الخالقية بالمعنى الأوّل، ورفض كلّ تفسير ضمني وتبعى لغيره سبحانه ؟!

والذي يدل على ذلك أنّه سبحانه ينسب عمل الإنسان إليه، ويقول:

- ﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالمُؤْمِنُونَ ﴾. ١
  - ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ﴾. ٢
- ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلإِنسَانِ إلَّا مَا سَعَىٰ \* وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَىٰ ﴾. ٢

ففي هذه الآيات ينسب عمل الإنسان إليه ويرى أنّ له دوراً في مصيره، ويرى أنّه ليس لكلّ إنسان إلّا سعيه وجهده.

وثمة آيات تنسب الخلق إلى غيره سبحانه، لكن لا على وجه ينافي التوحيد في الخالقية، حيث يقول:

﴿ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بِإِذْنِي فَتَنفُحُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِي وَتُبْرئُ الأَكْمَةَ وَالأَبْرَصَ بِإِذْنِي وَإِذْ تُخْرِجُ المَوْتَىٰ بِإِذْنِي ﴾. \*

﴿ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُم مِّنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنفُحُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللهِ وَأُبْرِئُ الأَكْمَةَ وَالأَبْرَصَ وَأُحْيِى المَوْتَىٰ بِإِذْنِ اللهِ ﴾. ٥

وأي تصريح أوضح من خطابه الموجّه إلى المسيح، بقوله: ﴿ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ

۱. التوبة: ۲. محمّد: ۳۳.

٣. النجم: ٣٩ - ٩٠.

۵. آل عمران: ۴۹.

49

الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ ﴾.

فمقتضى الجمع بين الآيات التي تحصر الخالقية في الله سبحانه ولا ترى خالقاً غيره، والآيات التي تعترف بتأثير العلل بعضها في بعض، وتنسب الخلقة إلى غيره سبحانه إيضاً، هو القول بأنّ المقصود من حصر الخالقية في الله هو الخالقية النابعة من ذات الخالق غير المعتمد على شيء.

وأمّا الخالقية التبعية والظلية والتأثير الحرفي فهي قائمة بالعلل والأسباب التي أوجدها سبحانه وصيَّرها على نظام العلل والمعاليل والمسببات، ولا منافاة بين ذلك الحصر ونفيه عن الغير، وإثباته للآخرين، لأنّ المحصور فيه سبحانه هو الخالقية التي يستقل الفاعل في خلقه عن غيره، والمثبت لغيره هو القيام بالتأثير والخالقية التي أذن به سبحانه حيث إنَّ قيام الجميع من العلل والمعاليل به سبحانه.

وبذلك يظهر أمران:

الأوّل: إنّ الاعتراف بالتوحيد في الخالقية الذي هو أصل من الأُصول لا يخالف الاعتراف بنظام العلل والمعاليل في الطبيعيات والفلكيات بل في عالم المجردات، فانّه سبحانه خلق لكلّ شيء سبباً وجعل لها قدراً وقضاءً.

الثاني: انّ الاعتراف بالتوحيد في الخالقية لا يلازم الجبر وسلب المسؤولية عن الإنسان على وجه يكون كالريشة في مهبِّ الرياح، بل له وجود بإيجاد الله سبحانه وقدره وإرادته وبأمر منه سبحانه.

الشبهة الثانية: علمه سبحانه وإرادته السابقة

قد وقع تعلَّق علمه سبحانه بكلِّ ما وقع ويقع، ذريعة للقول بالجبر،

وبالتالي لنفى عدله سبحانه، وإليك بيان الشبهة:

إنّ ما علم الله سبحانه تحقّقه من أفعال العباد، فهو واجب الصدور، وما عَلِمَ عدمَه فهو ممتنع الصدور منه، وإلّا انقلب علمه جهلاً، وليس فعل العبد خارجاً عن كلا القسمين، فهو إمّا ضروري العدم، ومعه لا مفهوم للاختيار، إذ هو عبارة عمّا يجوز فعله أو تركه، مع أنّ الأوّل لا يجوز تركه، والثاني لا يجوز فعله.

وقد وقع هذا الدليل عند الرازي موقع القبول، وقال: ولو اجتمع جملة العقلاء لم يقدروا على أن يوردوا على هذا الوجه حرفاً إلّا بالتزام مذهب هشام: وهو أنّه تعالى لا يعلم الأشياء قبل وقوعها.

إنّ هذه الشبهة لا تختص بعلمه سبحانه، بل تسري أيضاً في مجال إرادته، فانّ ما في الكون غير خارج عن إرادته، وعند ذلك تتوجه الشبهة التي قررها الشريف الجرجاني (المتوفّى عام ٨١٦ه) بالنحو التالى:

قالوا: ما أراد الله وجوده من أفعال العباد وقع قطعاً، وما أراد عدمه منها، لم يقع قطعاً، فلا قدرة للإنسان على شيء منهما. ٢

وأظن أنّ الرازي قد بالغ في شأن هذه الشبهة، وأنّه لو تأمّل فيما حقّقه الأعلام حول كيفية تعلّق علمه وإرادته سبحانه بمعلومه ومراده لتجلّت الحقيقة ناصعة.

وحاصل ما حقَّقه الفطاحل من أعلام الفلسفة والكلام، هو ما يلي:

إنّ علمه الأزلي لم يتعلّق بصدور كلّ فعل عن فاعله على وجه الإطلاق، بل

١. شرح المواقف: ٨ / ١٥٥.

۲. شرح المواقف: ۸ / ۱۵۶.

تعلّق علمه بصدور كل فعل عن فاعله حسب الخصوصيات الموجودة فيه. وعلى ضوء ذلك تعلق علمه الأزلي بصدور الحرارة من النار على وجه الجبر، بلا شعور، كما تعلّق علمه الأزلي بصدور الرعشة من المرتعش، عالماً بلا اختيار، ولكن تعلّق علمه سبحانه بصدور فعل الإنسان الاختياري منه بقيد الاختيار والحرية. وبالتالي: تعلّق علمه بوجود الإنسان وكونه فاعلاً مختاراً، وصدور فعله عنه اختياراً – فمثل هذا العلم – يؤكد الاختيار ويدفع الجبر عن ساحة الإنسان.

وإن شئت قلت: إنّ العلّة إذا كانت عالمة شاعرة، ومريدة ومختارة كالإنسان، فقد تعلق علمه بصدور أفعالها منها بتلك الخصوصيات وانصباغ فعلها بصبغة الاختيار والحرية، فلو صدر فعل الإنسان منه بمذه الكيفية لكان علمه سبحانه مطابقاً للواقع غير متخلّف عنه، وأمّا لو صدر فعله عنه في هذا المجال عن جبر واضطرار بلا علم وشعور أو بلا اختيار وإرادة، فعند ذلك يتخلّف علمه عن الواقع.

يقول العلّامة الطباطبائي ( ١٣٢١ - ١٣٠٦ ه ): إنّ العلم الأزلي متعلق بكلّ شيء على ما هو عليه، فهو متعلق بالأفعال الاختيارية بما هي اختيارية، فيستحيل أن تنقلب غير اختيارية.

وبعبارة أُخرى: المقضيّ هو أن يصدر الفعل عن الفاعل الفلاني اختياراً، فلو انقلب الفعل من جهة تعلق القضاء به، غير اختياري ناقض القضاء نفسه. ١

هذا هو حال تعلّق علمه سبحانه بالأشياء والأفعال، وقد عرفت أنّه لا يستلزم الجبر وبالتالي لا يستلزم خلاف عدله.

١. تعليقة الأسفار: ٤ / ٣١٨.

وبذلك تعلم كيفية تعلّق إرادته سبحانه بالأشياء والأفعال، وانّ القول بسعة إرادته لا تستلزم الجبر شريطة أن نتأمل في متعلّق إرادته، فنقول:

إنّ إرادته لم تتعلّق بصدور فعل الإنسان منه سبحانه مباشرة وبلا واسطة، بل تعلّقت بصدور كلّ فعل من علّته بالخصوصيات التي اكتنفتها. مثلاً تعلّقت إرادته سبحانه على أن تكون النار مبدأ للحرارة بلا شعور وإرادة، كما تعلّقت إرادته على صدور الرعشة من المرتعش مع العلم ولكن لا بإرادة واختيار، وهكذا تعلّقت إرادته في مجال الأفعال الاختيارية للإنسان على صدورها منه مع الخصوصيات الموجودة فيه، المكتنفة به من العلم والاختيار وسائر الأمور النفسانية.

وصفحة الوجود الإمكاني زاخرة بالأسباب والمسببات المنتهية إليه سبحانه، فمثل هذه الإرادة المتعلّقة على صدور فعل الإنسان بقدرته المحدثة واختياره الفطري، تؤكد الاختيار ولا تسلبه منه.

ومع ذلك كله ليس فعل الإنسان فعلاً خارجاً عن نطاق قدرته سبحانه غير مربوط به، كيف وهو بحوله وقوته يقوم ويقعد ويتحرك ويسكن، ففعل الإنسان مع كونه فعله بالحقيقة دون المجاز، فعل الله أيضاً بالحقيقة فكل حول يفعل به الإنسان فهو حوله، وكل قوة يعمل بها فهي قوته.

إلى هنا تبيّن أنّ تعلّق إرادته سبحانه بالأفعال والأشياء لا تستلزم الجبر وكون الإنسان مجبوراً في أعماله.

هذا كلّه حول ما أفاده المحقّقون فلنرجع إلى القرآن بغية استكشاف رؤيته حول هذا الموضوع.

فنقول: أمّا سعة إرادته سبحانه للأشياء والأفعال وعدم خروج فعل الإنسان عن حيطة علمه وإرادته فهذا ممّا يثبته القرآن الكريم بوضوح، فمن حاول أن يُخرج فعل الإنسان من حيطة إرادته فقد خالف البرهان أوّلاً، وخالف نص القرآن ثانياً. إذ كيف يمكن أن يقع في سلطانه مالا يريد ؟ ولذلك يقول سبحانه: إنّ الإنسان لا يشأ شيئاً إلّا ما شاء الله، وانّ إيمان كلّ نفس بإذنه ومشيئته، وإنّ كلّ فعل خطير وحقير لا يتحقق إلّا بإذنه.

#### يقول سبحانه:

- ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾. ١
  - ﴿ مَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تُؤْمِنَ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ ﴾. ٢
- ﴿ مَا قَطَعْتُم مِّن لِّينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَىٰ أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ اللهِ وَلِيُخْزِيَ الْفَاسِقِينَ ﴾.

وهذه الآيات الناصعة صريحة في عدم خروج فعل الإنسان عن مجاري إرادته سبحانه، وقد أكّدت ما نزل به الوحى، الرواياتُ المروية عن النبي عَيَالِينُ أَئمّة أهل البيت عالمِينُ .

وبما أنّ خروج فعل الإنسان عن حيطة إرادته ومشيئته يستلزم تحديد إرادته، يقول النبي عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّ

« من زعم أنّ الخير والشر بغير مشيئة الله فقد أخرج الله من سلطانه ». \*

۵۴

١. التكوير: ٢٩.

۲. يونس: ۱۰۰.

٣. الحشر: ٥.

۴. بحار الأنوار: ۵ / ۵۱، أبواب العدل، الباب ۱، الحديث ۸۵.

وبما أنّ خروج أفعال الإنسان عن حيطة إرادته يستلزم تحديداً في سلطانه، يقول الإمام الصادق عليه أن يَكُون في سُلْطانِهِ ما لا يُريد. ١

وقد ورد في الحديث القدسي قوله: « يابن آدم بمشيئتي كنت أنت الذي تشاء لنفسك ما تشاء، وبإرادتي كنت أنت الذي تريد لنفسك ما تريد ». ٢

يقول الإمام الباقر عليه : « لا يكون شيء في الأرض ولا في السماء إلّا بهذه الخصال السبع: بمشيّة، وإرادة، وقدر، وقضاء، وإذن، وكتاب، وأجل، فمن زعم أنّه يقدر على نقض واحدة منهنّ فقد كفر ». "

لا يليق لموحد أن يشك في سعة إرادته وتعلّقه بكلّ ماكان وما هو كائن وما يكون إلّا أنّ اللازم هو إمعان النظر في متعلّقها، فهل تعلّق بأصل صدور الفعل عن الإنسان، أو تعلّق بصدوره عنه بقيد الاختيار، والأوّل لا يفارق الجبر، والثاني نفس الاختيار والعدل، وقد علمت أنّ إرادته كما تتعلّق بأصل صدوره، فهكذا تتعلق بكيفية صدوره من الاختيار، وعند ذلك لا تكون سعة إرادته ذريعة لتوهم الجبر وخلاف العدل.

# إيضاح آيات ثلاث

قد مضى الكلام في سعة إرادته وتعلّقها بكلّ شيء، لكن هناك آيات ربما

١. بحار الأنوار: ٥ / ٣١، أبواب العدل، الباب ١، الحديث ٤٤.

٢. توحيد الصدوق: الباب ٥٥، الحديث ٤، ١٠، ١٣.١.

٣. بحار الأنوار: ٥ / ١٢١، باب القضاء والقدر، الحديث ٥٥.

توحي إلى خروج أفعال العباد عن دائرة إرادته وهي:

١. ﴿ وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِّلْعِبَادِ ﴾. ١

فالظلم الصادر من العباد فعل من أفعالهم، خارج عن حيطة إرادته.

٢. ﴿ وَلا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ ... ﴾. ١

فالكفر من أفعال العباد، فهو ليس مرضياً لله سبحانه.

٣. ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ ﴾. ٣

لكن إيضاح مفاد الآية الأُولى يتوقف على التدبّر في الفقرات التي تسبقها، وهي:

﴿ وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُم مِّتْلَ يَوْمِ الأَحْزَابِ \* مِثْلَ دَأْبِ قَوْمِ نُوحٍ وَعَادٍ وَتَمُودَ وَالَّذِينَ مِن بَعْدِهِمْ وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ ﴾. \*

إنّ الإمعان في الآية يكشف على أنّ المراد من الظلم هو الهلاك والإبادة، ومعنى الآية انّه سبحانه لا يريد إهلاك عباده وإبادتهم، فإن هلكوا وأُبيدوا فائمًا هو لأجل ما اقترفوه من الذنوب، وعلى هذا فالظلم المنفي هو الإبادة والإهلاك بلا سبب الاستحقاق. وأين هذا من خروج أفعال العباد على وجه الإطلاق من حيطة إرادته ؟!

وأمّا الآية الثانية والثالثة فلا صلة لها بالإرادة التكوينية وإنّما تمدف إلى عدم أمره تشريعاً بالكفر والفساد، فوزان هاتين الآيتين وزان قوله سبحانه: ﴿ قُلْ إِنَّ اللهَ لا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ ٥، وقوله سبحانه: ﴿ إِنَّ اللهَ

١. غافر: ٣١. ٢. الزمر: ٧.

٣. البقره: ٢٠٥.

۵. الأعراف: ۲۸.

يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾. ١

وعلى ذلك فما يصدر من العباد من الكفر والفساد فائمًا يصدر بحوله سبحانه وقوَّته وإرادته ومشيئته، لا بمعنى تعلَق مشيئته بكفر العباد وفسادهم في الأرض، مباشرة بل بكفرهم وفسادهم إذا قاموا بها عن اختيار، ومع ذلك فهو في تشريعه ينهى عباده عن الكفر والفساد.

روى فضيل بن يسار، قال: سمعت أبا عبد الله عليَّالِ يقول:

« شاء وأراد ولم يحبّ ولم يرض، شاء أن لا يكون شيء إلّا بعلمه وأراد مثل ذلك، ولم يحب أن يقال له: ثالث ثلاثة ولم يرض لعباده الكفر ». ٢

ويظهر ذلك ممّا نقله أبو بصير عن الإمام الصادق عليه ، قال:

قلت لأبي عبد الله عليه الله عليه: شاء لهم الكفر وأراده ؟ فقال: « نعم ».

قلت: فأحبّ ذلك ورضيه ؟ فقال: « لا ».

قلت: شاء وأراد، مالم يحبّ ومالم يرض، قال: « هكذا خرج إلينا ». ٢

الشبهة الثالثة: العدل الإلهي والقضاء والقدر

إنّ البحث في القضاء والقدر رهن توضيح أمرين:

الأوّل: ما معنى القدر ؟

١. النحل: ٩٠.

٢. توحيد الصدوق: ٣٣٩، باب المشية والإرادة، الحديث ٩.

٣. بحار الأنوار: ٥ / ١٢١، باب القضاء والقدر، الحديث ۶۶.

الثاني: ما معنى القضاء ؟

أمّا القدر بمعنى التقدير والتحديد، فكل ظاهرة طبيعية بل كلُّ موجود إمكاني خلق على تقدير وتحديد خاص، ولا يوجد في عالم الكون شيء غير مقدّر ولا محدّد، وإليه يشير سبحانه بقوله: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلّا عِندَنَا خَزَ ائِنُهُ وَمَا نُنزَلُهُ إِلّا بِقَدَرٍ مَّعْلُومٍ ﴾. ٢

فالموجودات من النبات إلى الإنسان محدّدة بالحدّ الذي نعبر عنه بالماهية، وهكذا الحال في الجمادات.

وأمّا القضاء وهو حتمية وجود الشيء بعد تقديره وتحديده، وذلك رهن وجود سببه التام الذي يلازم وجود المسبب على وجه القطع والبت، فقضاؤه سبحانه عبارة عن إضفاء الحتمية على وجود الشيء عند وجود علته التامة، قال سبحانه في مورد السماوات: ﴿ فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا ﴾. ٣

ويقول في حق الإنسان: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن طِينٍ ثُمَّ قَضَـلَى أَجَلاً ﴾ \* أي حكم حكماً حتمياً بأنّ لوجود الشيء مدّة محدّدة لا يتجاوز عنها.

هذا هو معنى القضاء والقدر من غير فرق بين وجود الإنسان وأفعاله ووجود الجواهر وأعراضها، غير أنّ الجميع قبل التقدير والقضاء مكتوب في كتاب عند الله سبحانه، وقد أشار إليه الكتاب العزيز في بعض الآيات: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلا فِي أَنفُسِكُمْ إلّا فِي كِتَابٍ مِّن قَبْلِ أَن نَّبْرَأَهَا إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى الله

١. القمر: ٤٩. ٢ الحجر: ٢١.

٣. فصّلت: ١٢.

يَسِيرٌ ﴾. ١

وفي آية أُخرى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ وَمَا تَسْ فَطُ مِن وَرَقَةٍ إلَّا يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَاتِ الأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِسِ إلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾. ٢

وفي آية ثالثة: ﴿ وَاللّٰهُ خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْوَاجًا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أُنثَىٰ وَلا يَنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلاَّ فِي كِتَابٍ إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسْبِيرٌ ﴾. ٣

إذا وقفت على هذه الأُمور، فاعلم أنّه ربما يتخذ القضاء والقدر الذي نعبر عنهما بالمصير ذريعة للقول بالجبر، وبالتالي أمراً مخالفاً للعدل بحجّة أنّ الله سبحانه قدّر وجود كلّ شيء (القدر) أوّلاً، وحكم على وجوده وتحقّقه حكماً باتاً (القضاء) ثانياً، وكتب كلّ ما يوجد في الكون في كتاب قبل وجودها ثالثاً.

وعلى ذلك فلا محيص من الفعل والعمل، وإلّا يلزم خلاف تقديره وقضائه أو خلاف المكتوب في الكتاب المبين.

أقول: إنّ هذه الشبهة لم تزل عالقة بالأذهان منذ قرون، ولكن تندفع هذه الشبهة من خلال بيان ما للقضاء والقدر من المعاني، فنقول:

إنّ التقدير والقضاء على أصناف ثلاثة:

أ: القضاء والقدر: السنن الكونية.

ب: القضاء والقدر: التكوينيّان.

١٠ الحديد: ٢٢.
 ١٠ الأنعام: ٥٩.
 ٣٠ فاطر: ١١٠.

ج: القضاء والقدر: علمه السابق ومشيئته النافذة.

وإليك البحث في كلّ واحد منها:

## أ. القضاء والقدر: السنن الكونيّة

القضاء والقدر في السنن الكونيَّة عبارة عن النظام السائد في العالم و الإنسان، فالله سبحانه قدّر وحتم احراق النار وتبريد الماء إلى غير ذلك من السنن التي كشفها الإنسان طيلة وجوده على هذه البسيطة، فكلها من مظاهر القضاء والقدر، فكلّ من اعتنى بصحته فالمقدَّر في حقّه هو السيلامة، ومن كان على خلافه فالمقضي في حقّه هو المرض، وكذا الفارُّ من تحت جدار على وشك الانقضاض، كتبت له النجاة، والواقف تحته كتب عليه الموت إلى غير ذلك، فهذه السنن الكونية التي جعلها الله دعائم يقوم عليها هذا النظام، وقد وقف على بعضها الإنسان عبر حياته، وهناك سنن كونيّة ربما لا يقف عليها الإنسان إلّا عن طريق الوحي، قال سبحانه حاكياً عن شيخ الأنبياء نوح عليها؛

١. ﴿ فَقُلْتُ اسْ تَغْفِرُ وا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا \* يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّدْرَارًا \* وَيُمْدِدْكُم إِنَّهُ وَالْ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَّكُمْ أَنْهَارًا ﴾. ١

فترى أنّ نوحاً عليه يجعل الاستغفار سبباً مؤثراً في نزول المطر وكثرة الأموال وجريان الأنحار، ووفرة الأولاد. وإنكار تأثير الاستغفار في هذه الكائنات أشبه بكلمات الملاحدة. وموقف الاستغفار هنا موقف العلّة التامة أو المقتضي بالنسبة إليها، والآية تحدف إلى أنّ الرجوع إلى الله وإقامة دينه وأحكامه يسوق المجتمع إلى النظم والعدل والقسط، وذلك لأنَّ في ظلّه تنصب القُوى في بناء المجتمع

۱. نوح: ۱۰ – ۱۲.

على أساس صحيح، فتصرف القوى في العمران والزراعة وسائر مجالات المصالح الاقتصادية العامّة، كما أنّ العمل على خلاف هذه السنّة، وهو رجوع المجتمع عن الله وعن الطهارة في القلب والعمل، ينتج خلاف ذلك.

وللمجتمع الخيار في التمستك بأهداب أيّ من السُّنّتين، فالكلّ قضاء الله وتقديره.

٢. قال ســبحانه: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰ آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَقَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّــمَاءِ
 وَالأَرْضِ وَلٰكِن كَذَّبُوا فَأَخَذْنَاهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾. ١

٣. قال سبحانه: ﴿ إِنَّ اللهَ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾. ٢

٩. قال ســبحانه: ﴿ لَٰلِكَ بِأَنَّ الله لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِّعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَىٰ قَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾. ٢

والتقرير في مورد هذه الآيات الثلاث مثله في الآية السابقة عليها.

۵. وقال سبحانه: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِن شَـكَرْتُمْ لأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَـدِيدٌ
 ﴿ قَالَ سبحانه: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِن شَـكَرْتُمْ لأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِن كَفَرْتُمْ إِنّ عَذَابِي لَشَـدِيدٌ
 ﴿ قَالَ سبحانه: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِن شَـكَرْتُمْ لأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَـدِيدٌ

ترى أنّ الآية تتكفّل ببيان كلا طرفي السنّة الإلهية إيجاباً وسلباً، وتُبيّن النتيجة المترتبة على كلّ واحد منهما. والكلّ قضاؤه وتقديره، والخيار في سلوكهما للمجتمع.

ع. وقال سبحانه: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجًا \* وَيَرْزُونُهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ ﴾. ٥

١. الأعراف: ٩٤.

٣. الأنفال: ٥٣. إبراهيم: ٧.

۵. الطلاق: ۲. ۳.

۶١

٧. وقال سبحانه: ﴿ يُثَبِّثُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرةِ
 وَيُضِلُّ اللهُ الظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ اللهُ مَا يَشَاءُ ﴾. ١

فالمجتمع المؤمن بالله وكتابه وسنة رسوله إيماناً راسخاً يثبّته الله سبحانه في الحياة الدنيا وفي الآخرة، كما أنّ الكافر بالله سبحانه يُخذله الله سبحانه ولا يوفقه إلى شيء من مراتب معرفته وهدايته. ولأجل ذلك يُربّب على تلك الآية، قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللهِ كُفْرًا وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ الْبَوَارِ \* جَهَنّمَ يَصْلُونَهَا وَبِنْسَ الْقَرَارُ ﴾. ٢

٨. وقال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِن بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ
 الصَّالِحُونَ ﴾. "

فالصالحون لأجل تحلِّيهم بالصلاح في العقيدة والعمل، يغلبون الظالمين وتكون السيادة لهم، والذلّة والخذلان لمخالفيهم.

٩. وقال سبحانه: ﴿ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُبَرِّلَنَّهُم مِّن بَعْدِ كَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَٰلِكَ فَأُولَٰئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾. \*

فالاستخلاف في الأرض نتيجة الإيمان بالله، والعمل الصالح، وإقامة دينه على وجه التمام، ويترتب عليه - وراء الاستخلاف - ما ذكر في الآية من التمكين وتبديل الخوف بالأمن.

۱. إبراهيم: ۲۷ - ۲۹.

٣. الأنبياء: ١٠٥.

١٠. وقال سبحانه: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ
 دَمَّرَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَافِرِينَ أَمْثَالُهَا ﴾. ١

والآيات الواردة حول الأمر بالسير في الأرض والاعتبار بما جرى على الأُمم السالفة لأجل عتوهم وتكذيبهم رسل الله سبحانه، كثيرة في القرآن الكريم تبيَّن سنته السائدة في الأُمم جمعاء.

١١. وقال سبحانه: ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنٌ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُكَذِّبِينَ ﴾. ٢

١٢. وقال ســبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَتَّقُوا الله يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَانًا وَيُكَفِّرْ عَنكُمْ
 سَيِّنَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾. ٣

17. وقال سبحانه: ﴿ مَا يُجَادِلُ فِي آيَاتِ اللهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَلا يَغْرُرْكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي الْبِلادِ \* كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَالأَحْزَابُ مِن بَعْدِهِم وَهَمَّتْ كُلُّ أُمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ وَجَادَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُ وَ اللَّهِ الْحَقَّ فَأَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ \* وَكَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ أَصْحَابُ النَّارِ ﴾. \*

والآية من أثبت الآيات لسنته تعالى في الذين كفروا، فلا يصلح للمؤمن أن يُغرّه تقلّبهم في البلاد، وعليه أن ينظر في عاقبة أمرهم كقوم نوح والأحزاب من بعدهم، حتى يقف على أنّ للباطل جولة وللحقّ دولة، وأنّ مردّ الكافرين إلى الهلاك والدمار.

١٢. وقال سبحانه: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِن جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لَّيَكُونُنَّ

۱. محمد: ۱۰.

٣. الأنفال: ٢٩. غافر: ٢ – ٥.

أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى الأَمَمِ فَلَمَّا جَاءَهُمْ نَذِيرٌ مَّا زَادَهُمْ إِلَّا نُفُورًا \* اسْتِكْبَارًا فِي الأَرْضِ وَمَكْرَ السَّيِّئِ وَلا يَجِيقُ المَكْرُ السَّيِّئُ إِلَّا بِأَهْلِهِ فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ الأَوَّلِينَ فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللهِ تَبْدِيلاً وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللهِ تَحْوِيلاً ﴾. ١

هذه نبذة من السنن الإلهيّة السائدة في الفرد والمجتمع. وفي وسع الباحث أن يتدبر في آيات الكتاب العزيز حتى يقف على المزيد من سننه تعالى وقوانينه، ثمّ يرجع إلى تاريخ الأُمم وأحوالها فيُصدّق قوله سبحانه: ﴿ فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللهِ تَبْدِيلاً وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللهِ تَحْوِيلاً ﴾.

هذا كلّه حول القضاء والقدر بمعنى السنن الكونية، وإليك البحث في المعنى الثاني.

# ب: القضاء والقدر التكوينيّان

قد علمت أنّ وجود كلّ شيء رهن تقديره وتحديده أوّلاً، ثمّ وصول الشيء حسب اجتماع أجزاء علته إلى حد، يكون وجوده ضرورياً وعدمه ممتنعاً بحيث إذا نسب إلى علته يوصف بأنّه ضروري الوجود، ولأجل ذلك ترى أنّ أئمّة أهل البيت المهيّل فسرون القدر بالهندسة ووضع الحدود من البقاء والفناء، والقضاء بالإبرام وإقامة العين. ٢

وعلى ذلك فلا يوجد في صفحة الوجود الإمكاني إلّا في ظل هذين الأمرين، ومن المعلوم أنّ التقدير والقضاء بالمعنى السابق لا يتخذ ذريعة إلّا في مورد فعل الإنسان حيث يتصور أنّ وجوب وجوده ينافي الاختيار وبالتالي ينافي

\_\_\_\_

۲. الكافي: ١ / ١٥٨.

۱. فاطر: ۴۲ – ۴۳.

العدل.

لكن الإجابة عنه واضحة وهي أنّ المقضى وجوده من أفعاله على قسمين:

قسم فرض عليه صدوره عنه اضطراراً كالأعمال التي يقوم بها جهاز الهضم، وهذا النوع من الفعل وإن كان ضروري الوجود خارجاً عن الاختيار، لكنّه ليس ملاكاً للثواب والعقاب.

وقسم منه قضي عليه أن يصدر عنه بالاختيار، فالله سبحانه قدّر فعله وقضى عليه بالوجود لكن مسبوقاً باختياره.

وبذلك يصبح القضاء والقدر مؤكداً للاختيار لا ذريعة للجبر.

# ج: القضاء والقدر علمه السابق ومشيئته النافذة

القضاء والقدر بهذا المعنى ليس شيئاً إلّا تعلق علمه سبحانه بأفعال الإنسان ووقوعها في إطار مشيئته فربما يتخذ علمه السابق ومشيئته النافذة ذريعة للجبر، وبالتالي نفياً للعدل، وبما أنّا أشبعنا الكلام في ذلك عند البحث في علمه السابق ومشيئته النافذة فلا نرجع إليه.

### الفصل السادس

# العدل الإلهي

9

#### المصائب والبلايا

المصائب والبلايا في حياة الإنسان من المسائل الشائكة التي شغلت بال المتكلمين والحكماء، فراحوا يبحثون عنها في الأبواب الأربعة التالية:

- ١. التوحيد في الخالقية.
  - ٢. النظام الأحسن.
  - ٣. حكمته سبحانه.
    - ۴. عدله سبحانه.

زعموا أنَّ وجود البلايا والمصائب تخلُّ بالتوحيد في الخالقيَّة لأنَّه خير محض فكيف صار مصدراً للشر المطلق ؟!، ربما زلّت أقدام بعضهم إلى الثنوية، وزعموا أنّ خالق الخير غير خالق الشر وأنّ هناك خالقين مختلفين.

كما زعموا أنّ المصائب والبلايا تخل بالنظام الأحسن الذي يجب أن يخلو عن كلّ شر. كما انّها أيضاً لا تلائم حكمته سبحانه فإذا كان حكيماً فما معنى قتل

النفوس بالنوازل والحوادث.

وأخيراً انمّا تضاد عدله سبحانه.

وعلى كلّ تقدير فبما أنّ هذه المسألة من المسائل العويصة لها صلة بالأبواب الأربعة المذكورة سالفاً، ووقعت محطَّ اهتمام الحكماء الإسلاميين، وبما أنّ البحوث المذكورة في هذا القسم من الكتاب تتمحور حول عدله سبحانه فنحن نتناول هذه المسألة من تلك الزاوية فقط. ولأجل إيضاح الإشكال نأتي بما يلى:

إنّ البحث في المقام يدور حول محاور ثلاثة:

الأوّل: البلايا والمصائب كالزلازل والسيول والأعاصير.

الثانى: اختلاف الناس في المواهب العقلية والاستعدادات.

الثالث: الفواصل الطبقية الهائلة بين الناس.

هذه الأُمور وأمثالها وقعت ذريعة لنفي عدله ســبحانه، فلنتناول كلّ واحد من هذه المحاور بالبحث.

الأوّل: البلايا والمصائب والعدل الإلهي

إنّ من يظن أنّ البلايا والمصائب تخالف عدله فإنّما ينظر إليها من منظار ضيّق محدود، فلو نظر اليها في إطار النظام الكوني العام، لأذعن انمّا خير برمّتها، أو انمّا خير يلازم شراً قليلاً، وتكون المسألة كما يصفه الشاعر في البيت التالي:

ما ليس موزوناً لبعض من نغم ففي نظام الكلِّ كل منتظم إنّ من ينظر إلى هذه الظواهر من منظار خاص ويتجاهل غير نفسه في العالم، ففي نظره تتجلى هذه الحوادث أمامه شرراً وبليّة، وأمّا إذا نظر إليها من منظار خارج عن إطار الأنانيّة والمصالح الشخصية الضيّقة، تنقلب هذه الحوادث

عنده إلى الخير والصلاح، وتكتسى ثوبَ العدل، ولبيان ذلك نضرب مثالاً:

إنّ الإنسان يرى أنّ الطوفان الجارف يكتسح مزرعته والسيل العارم يهدم منزله، والزلزلة الشديدة تقتلع بنيانه، ولأجل ذلك يصفها بالبلاء، دون أن يرى ما تنطوي عليه هذه الحوادث والظواهر من نتائج إيجابية في مجالات أُخرى من الحياة البشرية.

وما أشبه حال هذا الإنسان في مثل هذه الرؤية المحدودة بعابر يرى جرَّافة تحفر الأرض وتمدم بناءً وتثير الغبار والتراب في الهواء، فيقضي من فوره بأنّه ضارّ وسيّء، ولكن المسكين لا يدري بأنّ ذلك يتم تمهيداً لبناء مستشفى كبير يستقبل المرضى ويعالج المصابين ويهيّئ للمحتاجين للعلاج، وسائل المعالجة والتمريض ولو وقف على تلك الأهداف النبيلة لقضى بغير ما قضى، ولوصف ذلك التهديم بأنّه خير.

إذا علمت ذلك، فنحن نذكر مثالاً من نفس ما نحن بصدده.

إذا هبّت عاصفة هوجاء على السواحل، فبما أنها تقطع الأشجار وتدمّر المنازل القريبة من الساحل، حينها توصف بالشرّ والبلية، ولكنّها من جهة أُخرى خير محض حيث توجب حركة السفن الشراعية المتوقفة في عرض البحر بسبب سكون الرياح وبذلك تنقذ حياة المئات من ركّابها اليائسين من النجاة.

إنّ هذه العاصفة وإن كان يُكمن فيها الشر لكنها في نفس الوقت وسيلة فعّالة في عملية تلقيح الأزهار، وإثارة السحب للمطر، وتبيد الأدخنة الضارة المتصاعدة من فوهات المصانع والمعامل، إلى غير ذلك من الآثار المفيدة لهبوب الرياح التي تتضاءل عندها بعض الآثار السيئة.

إنّ السبب لوصف بعض الحوادث بالشرور والبلايا هو ضيق علم الإنسان

وضآلته ولو وقف على أسرارها التي ربما تظهر بعد سنين لرجع عن قضائه، ويُرتّل قوله سبحانه: ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ الْعِلْمِ إِلّا ﴿ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَٰذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ ﴾. ﴿ ولأذعن بقوله سبحانه: ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ الْعِلْمِ إِلّا قَلِيلاً ﴾. ٢

#### الآثار التربوية للبلايا والمصائب

إنّ للبلايا والمصائب آثاراً تربوية تُضفي على العمل وصفَ الخير الكثير في مقابل الشر القليل، وهذه الآثار عبارة عمّا يلي:

### أ: تفجير الطاقات:

إنّ البلايا والمصائب خير وسيلة لتفجير الطاقات وتقدم العلوم ورقي الحياة، فانّ الحضارات لم تزدهر إلّا في أجواء الحروب والصراعات والمنافسات، ففي مثل هذه الظروف تتفتح القابليات إلى جبران ما فات وتتميم ما نقص. فإذا لم يتعرض الإنسان إلى ضروب من المحن فانّ طاقاته تبقى كامنة، وإنّما تتفتح في خضم المصائب والشدائد. وإلى هذه الحقيقة يشير قوله سبحانه: ﴿ فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ ".

## ب: المصائب والبلايا جرس إنذار

كلّ ما ازداد الإنسان توغّلاً في اللذائذ والنعم ازداد ابتعاداً عن الجوانب المعنوية، وهذه حقيقة يلمسها كلّ إنسان في حياته فلابدّ من انتباه الإنسان من

\_\_\_\_\_

٢. الإسراء: ٨٥.

١. آل عمران: ١٩١.

٣. النساء: ١٩.

الغفلة، من خلال جرس إنذار يذكّر ويوقظ فطرته وينبّهه من غفلته، وليس هو إلا بعض الحوادث التي تقطع وتيرة الحياة الرغيدة، حتى يتخلّى عن غروره ويخفّف من حدّة طغيانه، وإلى هذا الجانب يشير قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ الْإِنسَانَ لَيَطْغَىٰ \* أَن رَّآهُ اسْتَغْنَىٰ ﴾. ١

وبذلك يعلّل قوله سبحانه نزول الحوادث، ويقول: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّبِيِّ إِلَّا أَخَذْنَا أَهْلَهَا بِالْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ يَضَّرَّعُونَ ﴾. ٢

إلى غير ذلك من الآيات التي تشير إلى أن الهدف من وراء نزول البلايا هو تخلّى الإنسان عن غروره.

# ج: تقاعس الإنسان عن تحمل مسؤوليته

إنّ ما يسمّيه الإنسان بالبلايا والشرور لم يكتب عليها الشرُّ على وجه الإطلاق بل تتَّبع الظروف، فالسيل الجارف يُعد شراً في البلاد المتخلِّفة عن ركب الحضارة، وأمّا في البلاد المتقدمة فيعد خيراً، لأنمّا تقوم بمشاريع بناء السدود بغية جمع مياه تلك السيول واستثمارها في انتاج الطاقة الكهربائية، ولذلك قلنا إنّه لم يكتب على السيل أنَّه شرٌّ أو خير وانَّما هو يتَّبع همة الإنسان وقيامه بمسؤوليته في إعمار البلاد.

وهكذا الزلازل الأرضية فقد تُسبّب أضراراً فادحة في البلاد النائية المتخلّفة وتؤدّي إلى إزهاق أرواح كثيرة، وهذا بخلاف البلاد المتطورة فقد اتخذت التدابير اللازمة للوقاية من دمار الزلازل من خلال تشييد المدن والقرى على دعائم متينة

> ٢. الأعراف: ٩۴. ١. العلق: ۶ – ٧.

لا تتأثر بالزلازل إلّا القليل.

وبذلك تبيَّن أنّ ما يسميه البشر بالبلايا والمصائب ليس على إطلاقها بلاءً بل لها فوائد وآثار اجتماعية وأخلاقية مهمة.

وإليك الكلام في المحور الثاني.

#### الثانى: اختلاف الناس في المواهب العقلية والاستعدادت

إنّ الاختلاف في الاستعدادات أساس النظام وبقاء الحضارة، فلو خلق الناس على استعداد واحد لانفصم النظام وتقوّضت أركانه.

يقول الإمام أمير المؤمنين عليٌّ عليُّ إلى لا يزال الناس بخير ما تفاوتوا فإذا استووا هلكوا ». ١

فالمجتمع الإنساني يزهو باستعدادات مختلفة كلّ يتحمل مسؤولية في المجتمع، فمقتضى الحكمة خلق الناس بمواهب مختلفة كي يقوم كلّ حسب استعداده، ومثل هذا يؤكد الحكمة ولا ينافي العدل.

وإنّما يلزم الجور إذا كانت هناك طوائف متنعمة بكافة المواهب، وطوائف أُخرى محرومة منها، ولكن الواقع خلاف ذلك.

### الثالث: الفواصل الطبقية بين الناس

لا شك أنّ المجتمع الإنساني يضم في طياته طبقات اجتماعية مختلفه من حيث الفقر والغني، فهناك طبقة تملكها التخمة، وطبقة أُخرى تموت جوعاً، وقد

١. أمالي الصدوق: ٢۶٧.

عدّ ذلك مظهراً لخلاف عدله. ولكن الحقّ غير ذلك، فالإنسان الجاهل ينسب تلك المحنة إلى خالق الكون، مع أنّ الصواب أن ينسبه إلى نفسه ونتيجة عمله، فانّ الأنظمة الجائرة هي التي سببّبت تلك المحن وأوجدت تلك الكوارث، ولو كانت هناك أنظمة قائمة على أُسسس إلهية لما تعرض البشر لها.

يقول الإمام الصادق عليه في حديث: « إنّ الله عزّ وجلّ فرض للفقراء في مال الأغنياء ما يسعهم، ولو علم أنّ ذلك لا يسعهم لزادهم إنّهم لم يؤتوا من قبل فريضة الله عزّ وجلّ اولكن أوتوا من منع مَن مَنعهم حقّهم لا ممّا فرض الله لهم، ولو أنّ النّاس أدّوا حقوقهم لكانوا عايشين بخير ».

إلى هنا خرجنا بهذه النتيجة أنّ الظواهر غير المتزنة حسب النظرة السطحية متزنة بالقياس إلى مجموع النظام ولها آثار اجتماعية وتربوية هامة قد بسطنا الكلام فيها في بعض مسفوراتنا.

١. اي لم يؤتوا عدم السعة من قبل فريضة الله بل مِن منع مَن منعهم.

٢. الوسائل: ٤، الباب ١ من أبواب ماتجب فيه الزكاة، الحديث ١.

#### الفصل السابع

### العدل الإلهي

## والعقوبة الأخروية

لقد وقعت العقوبات الأُخروية ذريعة لإنكار عدله، حيث يقولون ما هو الغرض من العقوبة، فهل هو التشفّي الذي جاء في قوله سبحانه: ﴿ وَمَن قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَانًا فَلا يُسْرِف فِّي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ﴾ والله سبحانه منزّه من هذا الغرض لاستلزامه طروء الانفعال على ذاته.

أو الغرض من العقوبة الأُخروية هو اعتبار الآخرين، الذي يشير إليه سبحانه في قوله: ﴿ الزَّانِيةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِانَةَ جَلْدَةٍ وَلا تَأْخُذْكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللهِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِّنَ المُؤْمِنِينَ ﴾. ٢

ومن المعلوم أنّ تلك الغاية تختص بالدنيا التي هي دار التكليف ولا توجد في دار الجزاء، أعني: الآخرة.

والجواب: انَّ السؤال عن الغاية وانَّما هل هي التشفِّي أو اعتبار غيره، إنَّما

\_\_\_\_

۲. النور: ۲.

١. الإسراء: ٣٣.

يتوجه إلى العقوبات المفروضة عن طريق التقنين والتشريع، فالتعذيب في ذلك المجال رهن إحدى الغايتين: التشفّي أو الاعتبار.

وأمّا إذا كانت العقوبة أثراً وضعيّاً للعمل فيسقط السؤال، لأنّ هناك ضرورة وجودية بين وجود المجرم والعقوبة التي تلابس وجودَه في الحياة الأُخروية، فعند ذلك لا يصــحّ الســؤال عن حكمة التعذيب، وإنّما هي تتوجه إلى التعذيب الذي يمكن التفكيك بينه وبين المجرم كالعقوبات الوضعية.

وأمّا إذا كانت العقوبة من لوازم وجود الإنسان الأُخروي، فالسؤال عن التعذيب، ساقط جداً.

توضيح ذلك: انّ الإنسان إنّما يحشر بذاته وعمله، وعمله لازم وجوده وكلّ ما اقترف من الأفعال فله وجود دنيوي، يتجلّىٰ باسم الكذب والنميمة، وله وجود أُخروي يتجلّىٰ بالوجود المناسب له، فهكذا أعماله الصالحة فلها صورة دنيوية، باسم الأذكار، وصورة أُخروية تناسب وجود الإنسان في هذا الظرف.

فالصوم هنا إمساك، وفي الحياة الأُخروية جُنَّة من النار، وهكذا سائر الأعمال من صالحها وطالحها، فلها وجودان: دنيوي وأُخروي، وإليك ما يدلُّ على ذلك في القرآن الكريم.

يقول سبحانه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا ﴾. \ ويقول سبحانه: ﴿ وَلا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ هُوَ خَيْرًا لَّهُم بَلْ هُوَ شَرِّ لَّهُمْ سَيُطُوّ قُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾. \

\_\_\_\_\_

١. النساء: ١٠.

۲. آل عمران: ۱۸۰.

وقال سبحانه: ﴿ يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَالٍ جَهَنَّمَ فَتُكُوَىٰ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هٰذَا مَا كَنَرْ تُمْ لأَنفُسِكُمْ فَذُوقُوا مَا كُنتُمْ تَكْنِزُونَ ﴾. ١

علىٰ أنّ تعذيب المجرم وإثابة المحسن مظهر من مظاهر عدله، فلو لم يعاقب المجرم تلزم تسوية المؤمن والكافر، يقول سبحانه: ﴿ أَفَنَجْعَلُ المُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ \* مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾. ٢ ويقول أيضاً: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لا تُرْجَعُونَ ﴾. ٢

شبهة عدم التعادل بين الجريمة والعقوبة

وربما يقال كيف يصبح الخلود الدائم مع كون الذنب منقطعاً، وهل هذا إلّا نقض للمساواة المفروضة بين الجريمة والعقوبة ؟!

والجواب عن الشبهة بوجهين:

الأوّل: انّه لم يدل دليل على وجوب المساواة بين الجرم والعقوبة من حيث الكمّية، بل المراد المساواة في الكيفية أي عظمة الجرم، فربما يكون الجرم آناً واحداً وتتبعه عقوبة دائمة، كما إذا قتل إنساناً وحكم عليه بالحبس المؤبد.

فالإنسان المقترف للذنوب وإن خالف ربّه في زمن محدّد، لكن آثار تلك الذنوب ربما تنتشر في العالم.

الثاني: قد عرفت أنّ العذاب الأُخروي تجسيد للعمل الدنيوي وهو المسؤول عمّا اقترفه. وقد عرّفه سبحانه نتيجة عمله في الآخرة وانّ أعماله المقطعيّة سوف تورث

٣. المؤمنون: ١١٥.

١. التوبة: ٣٥. ١. القلم: ٣٥ – ٣٥.

حسرة طويلة أو دائمة، وأنّ عمله هنا سيتجسّد له في الآخرة، أشواكاً تؤاذيه أو وروداً تطيبه، وقد أقدم على العمل عن علم واختيار، فلو كان هناك لوم فاللوم متوجه إليه، قال سبحانه حاكياً عن الشيطان: ﴿ وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِيَ الأَمْرُ إِنَّ اللهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ الْحَقِّ وَوَعَدَتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُم مِّن سُلُطَانِ إِلّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنفُسَكُم مَّا أَنْ بِمُصْرِخِيًّ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكُتْمُونِ مِن قَبْلُ إِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾. ١

وفيما مرّ من الآيات التي تعد الجزاء الأُخروي حرثاً للإنسان تأييد لهذا النظر، على أنّ من المحتمل أنّ الخلود في العذاب مختص بما إذا بطل استعداد الرحمة وإمكان الإفاضة، قال تعالى: ﴿ بَلَىٰ مَن كَسَبَ سَيِّنَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ فَأُولَٰئِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾. ٢

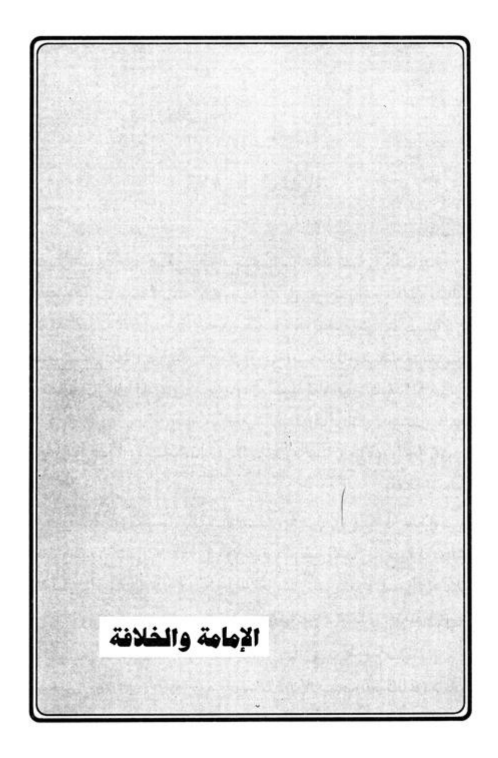
ولعل المراد من قوله: ﴿ وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ ﴾ إحاطتها به إحاطة توجب زوال أيَّة قابلية واستعداد لنزول الرحمة، والخروج عن النقمة.

وكيف كان فتظهر صحة ما ذكرنا إذا أمعنت النظر فيما تقدم في الجواب عن السوال الأوّل وهو أنّ الجزاء إمّا مخلوق للنفس أو يلازم وجود الإنسان وفي مثله لا تجري شبهة التعادل بين الجريمة والعقوبة كما هو واضح.

تمّ الكلام في الأصل الأوّل من أُصول المذهب، أعني: العدل الإلهي وركّزنا البحث فيه على الموضوعات التي تطرقت إليها الآيات القرآنية. ومن أراد التبسيط فليرجع إلى الكتب المفصّلة في هذا الصدد.

ويليه البحث في الأصل الثاني وهو الإمامة والخلافة في الكتاب العزيز.

۱. إبراهيم: ۲۲.



#### الإمامة والخلافة

قد تقدّم في صدر الكتاب ان هناك أصلين انفرد بهما مذهب الشيعة الإمامية، ولذلك يُعدّان من أُصول المذهب، دون أُصول الدين، لأنّ الثاني عبارة عن الأُصول التي يشترك فيها جميع المسلمين بخلاف أُصول المذهب، فاخّا من خصوصيات مذهب دون مذهب آخر، وقد تقدّم أنّ التوحيد والمعاد والنبوّة العامّة والخاصّة ممّا اتفقت عليه عامّة المسلمين دون العدل والإمامة، فالأوّل قالت به المعتزلة والشيعة، والثاني انفردت به الشيعة وبالأخص الإماميّة منهم، وقد فرغنا عن بيان العدل ودلائله وشبهاته وحلولها، فحان البحث في الأصل الثاني وهو الإمامة والخلافة.

وليُعلم أنّ أصل الإمامة ممّا اتّفقت عليه كلمة المسلمين إلّا بعض الفرق الشاذة، فالجميع على لزوم وجود إمام يقود الأُمّة إلى الصلاح والفلاح، ويقوم بإدارة البلاد على أفضل وجه، ويُطبّق الشريعة على صعيد الحياة إلى غير ذلك ممّا كان النبي المُسْتَالَةُ يقوم به. وهذا ممّا لا خلاف فيه بين المسلمين.

إنّما الكلام في أنّ تعيين النبي عَلَيْشَاتُ ونصبه لهذا المنصب، هل هو بيد الله سبحانه وبذلك يُعَدُّ منصب الإمامة كالنبوّة، منصباً إلهياً ؟ أو بيد الأُمَّة أو بعضهم فتصير الإمامة منصباً اجتماعياً كسائر المناصب الاجتماعية أو السياسية التي يقوم

به آحاد الأُمَّة أو طبقة منهم ؟

فالإمامية عن بكرة أبيهم على القول الأوّل، حيث يرون أنّ نصب الإمام بيد الله تبارك وتعالى ويسوقون على ذلك دلائل عقلية وتاريخية، كما أنّ أهل السنة على القول الثاني، وبذلك تجاذب تيّاران مختلفان الأُمَّة الإسلامية.

بما أنّ أهل السنّة يرون الإمامة منصباً اجتماعياً أو سياسياً، قالوا بأنّ الإمامة من فروع الدين لا من أُصوله، وهي من أغصان الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وذلك لأنّ تحقيق ذلك الأصل في المجتمع، أي إشاعة المعروف وتحجيم دور المنكر يتوقف على وجود إمام عادل مبسوط اليد يتمتع بنفوذ على نطاق واسع، ولذلك يجب على الأُمّة نصب إمام بغية تحقّق الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإليك سرد كلماتهم في هذا الجال:

١. يقول الإيجي ( المتوفى عام ٧٥٧ ه ) في كتاب « المواقف »: وهي عندنا من الفروع، وإنما ذكرناها في علم الكلام تأسياً بمن قبلنا. ١

7. يقول سعد الدين التفتازاني ( المتوفّى عام ٧٩١ ه ): لا نزاع في أنّ مباحث الإمامة بعلم الفروع أليق لرجوعها إلى أنّ القيام بالإمامة ونصب الإمام الموصوف بالصفات المخصوصة من فروض الكفايات، ولا خفاء أنّ ذلك من الأحكام العملية دون الاعتقادية. ٢

وعلى هذا فالإمامة أمر لا يناط به الإيمان والكفر، بل موقفه كسائر الأحكام الشرعية الفرعية التي لا يكفر المنكر إلّا إذا استلزم إنكاره إنكار الرسالة والنبوة لنبينا عَلَيْ الْمُعَلَّدُ فلا فرق بين مسألة الإمامة، ومسألة المسح على الخفين حيث أصبحت

١. المواقف: ٣٩٥.

۲. شرح المقاصد: ۲ / ۲۷۱.

مسألة خلافية بين أهل السنّة.

ولكن - يا للأسف - اخمّ مربما يتعاملون مع الإمامة والخلافة بعد النبي عَلَيْوْتُ بغير هذا النحو، فربما يُكفّرون أو يفسقون من لم يعترف بإمامة الخلفاء عن اجتهاد. ولذلك نرى أنّ إمام الحنابلة ( المتوفّ عام ۲۴۱ هـ ) يذكر خلافة الخلفاء الأربعة في عداد المسائل العقائدية ، وتبعه أبو جعفر الطحاوي ( المتوفّ عام ۳۲۱ هـ ) في « العقيدة الطحاوية » ، وقد تبعهما أكثر من جاء بعدهم كالأشعري ( المتوفّ عام ۳۲۴ هـ ) في كتاب « الإبانة » ، وعبد القاهر البغدادي ( المتوفّ عام ۴۲۹ هـ ) في « الفرق بين الفرق » ، كلّ ذلك تبعاً لإمام الأشاعرة أو الشيخ الطحاوي الذي أصبح الأخير إماماً للعقيدة في الديار المصرية.

والحق هو ما صريح به عضد الدين الإيجي والتفتازاني من أنّ الإمامة من فروع الدين لا من أصوله، وأنّ النصب لتحقيق غاية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ولا صلة له بأصول الدين، وقد كان النبي عَلَيْشِيَا يقبَل إسلام من أسلم واعترف بالشهادتين من دون أن يسأله عن واقع الإمامة، وأنّه هل هو منصب إلهي أو اجتماعي، ومن دون أن يعلمه بلزوم اجتماع الأمّة بعد رحيله على نصب إمام لهم، ولم يكن أي أثر من تلك المباحث في عصر النبي عَلَيْشِيَا فلذلك لم يتلق أهل السنّة الإمامة والخلافة بعد النبي عَلَيْشِيَا أمراً أصيلاً من صميم الدين.

نعم أوّل من أدخل خلافة الشيخين في أُصول الدين هو داهية العرب عمرو

١. كتاب السنَّة: ٢٩.

٢. شرح العقيدة الطحاوية: ٢٧١.

٣. الابانة في أُصول الديانة: ١٩٠، الباب ١٤٠.

۴. الفرق بين الفرق: ۳۵۰.

ابن العاص عند اجتماعه مع أبي موسى الأشعري في دومة الجندل للتشاور في مسألة التحكيم المعروفة، ولم يكن هدفه من عدّ خلافة الخليفتين من أُصول الإسلام إلّا الإطاحة بالإمام عليّ بن أبي طالب عليّا الله المعروفة .

حيث تقدّم عمرو بن العاص بالكلام، وقال للكاتب: اكتب، فكتب الشهادة بالتوحيد والرسالة، ثمّ قال للكاتب: ونشهد أنّ أبا بكر خليفة رسول الله، عمل بكتاب الله وسنّة رسول الله حتى قبضه الله إليه، وقد أدّى الحق الذي عليه ... ا

فخرجنا بالنتيجة التالية: انّ منصب الإمامة عندهم منصب اجتماعي يُشبه منصب رئاسة الجمهوريّة في الوقت الحاضر، أو منصب رئاسة الوزراء في الحكومات الملكية أو ما يشبه ذلك، ولذلك لا يشترط فيه سوى الكفاءة لإدارة البلاد. ولا ينعزل بالفسق والظلم ولا بأكبر من ذلك، وما هذا إلّا لأنّه منصب اجتماعي، وما أكثر الظلم والفسق في أوساط الأمراء ورؤساء الجمهور، وإن كنت في شكّ من ذلك فاقرأ ما كتبه عظيم الأشاعرة أبوبكر الباقلاني وغيره.

قال الباقلاني ( المتوفّى عام ۴۰۳ ه ): لا ينخلع الإمام بفسقه وظلمه بغصب الأموال، وضرب الأبشار، وتناول النفوس المحرمة، وتضييع الحقوق، وتعطيل الحدود، ولا يجب الخروج عليه بل يجب وعظه وتخويفه وترك طاعته في شيء ممّا يدعو إليه من معاصي الله. ٢

وليس الباقلاني نسيج وحده في تلك الفكرة، بل هي فكرة سادت عبر القرون، تراها في كلمات الآخرين، يقول التفتازاني:

١. مروج الذهب: ٢ / ٣٩٧.

٢. التمهيد: ١٨١.

ولا ينعزل الإمام بالفسق أو بالخروج عن طاعة الله تعالى والجور، لأنّه قد ظهر الفسق وانتشر الجور من الأئمّة والأمراء بعد الخلفاء الراشدين، والسلف كانوا ينقادون لهم ويقيمون الجُمّع والأعياد بإذنهم، ولا يرون الخروج عليهم، ونقل عن كتب الشافعية انّ القاضي ينعزل بالفسق، بخلاف الإمام، والفرق أنّ في انعزاله ووجوب نصب غيره، إثارة الفتن لما له من الشوكة بخلاف القاضي. الم

هذا كلّه عند أئمّة السنّة، وأمّا الشيعة فماهيَّة الإمامة عندهم، عبارة عن الرئاسة العامّة في أُمور الدين والدنيا نيابة عن النبي المُنْفَالِينِ .

وبعبارة أُخرى: الإمامة هي استمرار وظائف النبوة (لا نفس النبوة لانقطاعها برحيل النبي المنافقة المنافقة في المنافقة المنافقة والمنافقة المنافقة المنافقة المنافقة على عاتق الإمام، فهو يقوم وراء إدارة البلاد وعمرانها وتوزيع الأرزاق وتأمين السبل والطرق والجهاد في سبيل الله لإشاعة الإسلام وكسر الموانع والعوائق.

فهو يقوم مع هذه الوظائف بوظائف أُخرى، تطلب لنفسها صلاحيات إلهية وتربية سماوية، وتلك الوظائف عبارة عن:

- ١. بيان الأحكام الإسلامية من كليات وجزئيات.
- ٢. تفسير الكتاب العزيز وشرح مقاصده، وبيان أهدافه، وكشف رموزه وأسراره.
- ٣. تربية المسلمين، وتمذيبهم وتزكيتهم وتخليص نفوسهم من شوائب الشرك والكفر والجاهلية.

٨٣

١. شرح العقائد النسفية: ١٨٥ - ١٨٤، ط اسلامبول.

۴. الرد على الشبهات والتشكيكات التي كان يُلقيها أعداء الإسلام ويوجهونها ضد الدعوة الإسلامية.

٥. الحفاظ على الرسالة الإلهية من أيّة محاولة تحريفية، ومن أي دسِّ في التعاليم المقدسة.

فقد كان النبي عَلَيْ الله على الموم على الموم على الوحي، فيجب أن يقوم من ناب بها عنه بتعليم غيبيّ حتى لا يطرأ خلل في الحياة الدينيّة.

وعندئذٍ يطرح هذا الســؤال نفسه، وهو إذا كان النبي وَالْمُوْتِيَاتِ قائماً بهذه الوظائف العلمية والفكرية معتمداً على الوحي، فكيف يقوم غيره مقامه مع انقطاع الوحي والسفارة من الله سبحانه. والإجابة عن هذا واضحة، فانّ الفيض الإلهي لم يزل يمدُّ عباده الصـالحين وإن لم يكونوا رسلاً وأنبياء، وهذا هو الذي يعبر عنه بالمحدَّث، فيلهم إليه وإن لم يكن نبياً من عند الله، وهذا هو مصاحب موسى يعرفه سبحانه بقوله: ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَ عَلَّمْنَاهُ مِن لَدُنًا عِلْمًا ﴾. ١

فعلى ذلك فالإشراقات الإلهية على قلوب الصالحين لا تلازم النبوة والرسالة، بل يكفي أن يكون إنساناً مثالياً، وهذا هو جليس سليمان يصفه سبحانه بقوله: ﴿ قَالَ الَّذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمَّا رَآهُ مُسْتَقِرًا عِندَهُ قَالَ هَٰذَا مِن فَضْلِ رَبِّي الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمَّا رَآهُ مُسْتَقِرًا عِندَهُ قَالَ هَٰذَا مِن فَضْلِ رَبِّي

وهذا الجليس لم يكن نبيّاً، ولكن كان عنده علم من الكتاب، وهو لم يحصِّله

١. الكهف: ٥٥.

٢. النمل: ٢٠.

من الطرق العادية بل كان علماً إلهياً أُفيض إليه، لصفاء قلبه وروحه ولأجل ذلك يَنسب علمه إلى فضل ربه، ويقول: ﴿ لَهُذَا مِن فَضْلُ رَبِّي ﴾.

كما تضافرت الروايات على أنّ في الأُمّة الإسلامية - كالأُمم الغابرة - رجالاً مخلصين محدَّثين تفاض عليهم حقائق من عالم الغيب من دون أن يكونوا أنبياء، وإن كنت في شكّ من ذلك فارجع إلى ما رواه أهل السنّة في هذا الموضوع:

أخرج البخاري في صحيحه: «لقد كان في من كان قبلكم من بني إسرائيل يُكلّمون من غير أن يكونوا أنبياء، فإن يكن من أُمّتي منهم أحد فعمر » ١.

قال القسطلاني: ليس قوله: « فان يكن » للترديد بل للتأكيد، كقولك: إن يكن لي صديق ففلان، إذ المراد اختصاصه بكمال الصداقة لا نفي الأصدقاء.

وإذا ثبت أنّ هذا وجد في غير هذه الأُمّة المفضولة، فوجوده في هذه الأُمّة الفاضلة أحرى ١٠.

وأخرج البخاري في صحيحه أيضاً بعد حديث الغار: عن أبي هريرة مرفوعاً: أنّه قد كان فيما مضى قبلكم من الأُمم محدَّثون، إن كان في أُمّتي هذه منهم، فإنّه عمر بن الخطاب ".

قال القسطلاني في شرحه: قال المؤلف: يجري على ألسنتهم الصواب من غير نبوّة \*.

وقال الخطابي: يُلقى الشيء في روعه، فكأنّه قد حُدِّث به يظن فيصيب،

١. صحيح البخاري: ٢ / ١٤٩.

٢. إرشاد الساري في شرح صحيح البخاري: ۶ / ۹۹.

٣. صحيح البخاري: ٢ / ١٧١.

۴. إرشاد الساري في شرح صحيح البخاري: ۵ / ۴۳۱.

ويخطر الشيء بباله فيكون، وهي منزلة رفيعة من منازل الأولياء.

وأخرج مسلم في صحيحه في باب فضائل عمر عن عائشة عن النبي عَلَيْشَاكُ : « قد كان في الأُمم قبلكم محدَّثون، فإن يكن في أُمّتي منهم أحد فإنّ عمر بن الخطاب منهم ».

ورواه ابن الجوزي في صفة الصفوة، وقال: حديث متّفق عليه. ١

وأخرجه أبو جعفر الطحاوي في « مشكل الآثار » بطرق شتى عن عائشة وأبي هريرة، وأخرج قراءة ابن عباس: وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي ولا محدّث. قال: معنىٰ قوله محدّثون أي ملهمون، فكان عمر - رضى الله عنه - ينطق بماكان ينطق مُلهماً. ٢

قال النووي في شرح صحيح مسلم: اختلف تفسير العلماء للمراد بـــ « محدّثون »، فقال ابن وهب: ملهمون، وقيل: تكلّمهم الملائكة، وهب: ملهمون، وقيل: تكلّمهم الملائكة، وجاء في رواية: مكلّمون.

وقال البخاري: يجري الصواب على ألسنتهم، وفيه إثبات كرامات الأولياء.

وقال الحافظ محبّ الدين الطبري في « الرياض »: ومعنى « محدّثون - والله أعلم - أي ويلهمون الصواب، ويجوز أن يحمل على ظاهره، وتحدّثهم الملائكة لا بوحي، وإنّما بما يطلق عليه السم حديث، وتلك فضيلة عظيمة ». "

قال القرطبي: محدَّثون - بفتح الدال - اسم مفعول جمع محدَّث - بالفتح - أي

١. صفة الصفوة: ١ / ٢٠٠٩.

٢. مشكل الآثار: ٢ / ٢٥٧.

٣. الرياض: ١ / ٩٩ / ١

ملهم أو صادق الظن، وهو من أُلقي في نفسه شيء على وجه الإلهام والمكاشفة من الملأ الأعلى، أو من يجري الصواب على لسانه بلا قصد، أو تكلّمه الملائكة بلا نبوّة، أو مَن إذا رأى رأياً أو ظنّ ظنّاً أجاب كأنّه حُدِّث به وأُلقي في روعه من عالم الملكوت فيظهر على نحو ما وقع له، وهذه كرامة يُكرم الله بها من شاء من عباده، وهذه منزلة جليلة من منازل الأولياء.

فإن يكن من أُمّتي منهم أحد فإنّه عمر، كأنّه جعله في انقطاع قرينة في ذلك كأنّه نبيّ، فلذلك أتى بلفظ «إن » بصورة الترديد. قال القاضي: ونظير هذا التعليق في الدلالة على التأكيد والاختصاص، قولك: إن كان لي صديق فهو زيد، فإنّ قائله لا يريد به الشكّ في صداقته بل المبالغة في أنّ الصداقة مختصة به لا تتخطّاه إلى غيره. المبالغة في أنّ الصداقة مختصة به لا تتخطّاه إلى غيره. المبالغة في أنّ الصداقة مختصة به لا تتخطّاه إلى غيره.

فإذا كان في الأُمم السالفة رجال بهذا القدر والشأن، فلِماذا لا يكون في الأُمّة الإسلامية رجال شملتهم العناية الإلهية فأحاطوا بالكتاب والسنّة إحاطة كاملة يرفعون حاجات الأُمّة في مجال العقيدة والتشريع.

فمن زعم أنّ مثل هذه الإفاضة تساوق النبوّة والرسالة، فقد خلط الأعم بالأخصّ، إذ النبوّة منصب إلهيّ يقع طرفاً للوحي يسمع كلام الله تعالى ويرى رسول الوحي، ويكون إمّا صاحب شريعة مستقلّة أو مروّجاً لشريعة من قبله.

وأمّا الإمام: وهو الخازن لعلوم النبوّة في كل ما تحتاج إليه الأُمّة من دون أن يكون طرفاً للوحي أو سامعاً كلامه سبحانه أو رائياً للملك الحامل له. ولإحاطته بعلوم النبوّة طرقٌ أشرنا إليها.

١. للوقوف على سائر الكلمات حول المحدَّث، لاحظ كتاب الغدير: ٥ / ٤٢ - ٤٩.

ومن التصوّر الخاطئ: الحكم بأنّ كل من ألهم من الله سبحانه أو كلّمه الملك فهو نبيّ ورسول، مع أنّ الذكر الحكيم يعرّف أناساً، أُلهموا أو رأوا الملك ولم يكونوا بالنسبة إلى النبوّة في حلّ ولا مرتحل.

هذه أُمّ موسى يقول سبحانه في حقّها: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّ مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْنَيِّ وَلا تَخَافِي وَلا تَحْزَنِي إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ المُرْسَلِينَ . ٠

أفصارت أُمّ موسى بهذا الإلهام نبيّة من الأنبياء ؟

وهذه مريم البتول، تكلّمها الملائكة من دون أن تكون نبيّة، قال سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَتِ المَلائِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللهَ اصْطَفَاكِ وَطَهَّرَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلَىٰ نِسَاءِ الْعَالَمِينَ ... . . .

بلغت مريم العذراء مكاناً شاهدت رسول ربِّها المتمثَّل لها بصورة البشر، قال سبحانه: ﴿ فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَـرًا سَـوِيًّا \* قَالَتْ إِنِّي أَعُوذُ بِالرَّحْمَٰنِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيًّا \* قَالَ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لأَهَبَ لَكِ غُلامًا زَكِيًّا \* قَالَتْ أَنَّىٰ يَكُونُ لِي غُلامٌ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بِشَرً وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا \* قَالَ كَذَٰلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَىَّ هَيِّنٌ وَلِنَجْعَلَهُ آيَةً لِّلنَّاسِ وَرَحْمَةً ٰمِتَّا وَكَانَ أَمْرًا مَّقْضِيًّا ﴾. ٢

نرى أنّ مريم البتول رأت الملك وسمعت كلامه ولم تُصبح نبيّة ولا رسولة.

فمن تدبّر في الكتاب والسنّة يقف على أبدال شملتهم العناية الإلهية و وقفوا على أسرار الشريعة ومكامن الدين بفضل من الله سبحانه من دون أن يصيروا أنبياء.

ثمّ إنّ بيان نظام الحكم في الإسلام يأتي ضمن فصول:

١. القصص: ٧.

۳. مریم: ۱۷ – ۲۱. ۲. آل عمران: ۴۲ – ۴۳.

 $\Lambda\Lambda$ 

#### الفصل الأوّل

## المصالح العامة

9

### ومقتضيات نظام الحكم

إنّ الموضوع المهم هو تبيين نظام الحكم بعد رحيل النبي عَلَيْتُكُو ودراسة الظروف التي رافقت رحيله، فهل الظروف السائدة آنذاك تؤكِّد على تنصيب الإمام وتعيينه من جانبه سبحانه، أو على تفويضها إلى الأُمّة وقيامها بتعيين الحاكم الإسلامي، ودراسة هذا الموضوع عن كثب، رهن الإشارة إلى الأخطار المحدقة بالمجتمع الإسلامي الفتيّ.

## مثلَّث الخطر

إنّ الأُمّة الإسلامية قُبيل وفاة النبي وَاللَّهُ كانت محاصرة من جهة الشمال والشرق من قبل المبراطوريتين عظيمتين، وهما: الروم وإيران، هذا من الخارج.

وأمّا من الداخل فلقد كان الإسلام والمسلمون يعانون من المنافقين الذين كانوا يشكّلون العدو الداخلي أو ما يسمّى بالطابور الخامس، ولأجل الوقوف على مدى الخطر المحدِق من قبل هذه الأطراف الثلاثة، نتناول كلّ واحد منها على وجه الإيجاز.

#### 1. خطر الامبراطورية الساسانية

لقد كانت الامبراطورية الساسانية ذات حضارة مزدهرة، ونفوذ واسع فرضته على أصقاع شاسعة خلال أحقاب عديدة من السنين، إلى حدّ أصبح من العسير أن يعترفوا بسيادة أُمّة طالما كانت تعيش تحت سلطانهم، ولذلك رفض ملكهم « خسرو برويز » دعوة النبي عَلَيْ عَلَيْ حتى مزّق كتابه الذي أرسله ودعاه فيه إلى الإسلام وعبادة الله تعالى، وكتب خسرو برويز إلى عامله في اليمن: إبعث إلى هذا الرجل بالحجاز رجلين من عندك جلدين فليأتياني به. ١

### ٢. خطر الامبراطورية الرومية

كانت الامبراطورية الرومية في شمال الجزيرة العربية وكانت تشغل بال النبي عَلَيْشِكَا طيلة حياته، وقد نشبت بينها وبين المسلمين معارك طاحنة في السنة الثامنة من الهجرة، عندما قتلوا رسول النبي عَلَيْشِكَا أعني: الحارث بن عمير الأزدي، فانه لـــمّا وصل أرض « مؤتة » تعرض له شرحبيل بن عمرو الغسّاني وضرب عنقه، وقد أدّى هذا الأمر إلى أن يبعث النبي عَلَيْشِكَ جيشاً من ثلاثة آلاف مقاتل بقيادة جعفر بن أبي طالب، وزيد بن الحارثة، وعبد الله بن رواحة فقتل الجميع، ورجع الجيش منهزماً إلى المدينة.

ولقد أثارت هزيمة المسلمين في هذه المعركة نكسة في نفوس المسلمين، وزادت جرأة جيوش الروم على التعرض للمسلمين. فلذلك قاد النبي المسلمين في السنة التاسعة جيشاً جرّاراً قصد به غزو الروم لما وصلت إليه الأخبار بأنّ الروم بصدد الإغارة عليهم، فقاد النبي ذلك الجيش إلى تبوك وكان له أثر بالغ في زعزعة معنويات جيوش الروم، ورفع معنويات المسلمين، ومع ذلك لم يكن النبي

١. الكامل في التاريخ: ٢ / ١٤٥.

بغافل عن خطرهم، وقد أوصى في أواخر حياته بتجهيز جيش بقيادة أُسامة بن زيد بغية مواجهة الروم.

#### ٣. خطر المنافقين

المنافقون هم الذين استسلموا للمدِّ الإسلامي وأسلموا بألسنتهم دون قلوبهم إمّا خوفاً أو طمعاً، فكانوا يتجاهرون بالولاء للإسلام، ويخفون نواياهم السيئة ويتحيّنون الفرُص بغية الانقضاض على المسلمين والإطاحة بهم.

ولقد بلغ خطر المنافقين بمكان أصبح يهدد كيان المجتمع الإسلامي، لأخمّ كانوا يحيكون مؤمرات خفيّة ينقاد لها السُّذج من الناس، ولأجل ذلك شدّد القرآن الكريم على ذكر عذابهم أكثر من أي صنف آخر، وقال: ﴿ إِنَّ المُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّالِ ... ﴾. ١

ويحدّثنا التاريخ كيف لعب المنافقون دوراً خبيثاً وخطيراً في تعكير الصف الإسلامي وإتاحة الفرصة لأعداء الإسلام بغية تمرير مخططاتهم سواء أكان قبل انتشار صولة الإسلام وبعده.

وعلى هذا فكان من المحتمل بمكان أن يتحد هذا الخطر الثلاثي الاجتثاث جذور الإسلام عقب رحيل النبي عَلَيْكُ وغياب شخصه عن ساحة الصراع السياسي.

## سيادة الروح القبليّة على المجتمع الإسلامي الفتي

لقد كانت الروح القبلية سائدة على المجتمع الإسلامي الفتيّ يومذاك، وكان لرئيس القبيلة نفوذ واسع بين أفراد قبيلته، وقد كان الولاء للقبيلة متوغلاً في

۱. النساء: ۱۴۵.

نفوسهم حتى بعد إسلامهم رغم ما تلقّوه من التعاليم الإسلامية والتربية القرآنية، ولذلك كانت تلك النزعة تظهر بين الفتية والأُخرى وينشب بسببها النزاع ويكاد يتسع لولا حكمة الرسول النشائة وتدبيره.

ويكفي في ذلك ما رواه أهل السير في تفسير قوله سبحانه: ﴿ يَقُولُونَ لَئِن رَّجَعْنَا إِلَى المَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الأَعَرُّ مِنْهَا الأَذَلَّ وَللهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَ لَٰكِنَّ المُنَافِقِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾. ١

وقد نشب نزاع في العام السادس من الهجرة في أرض بني المصطلق عند ماء، حيث تنازع رجلان أحدهما من المهاجرين والآخر من الأنصار على سقي الماء، فاقتتلا، فصرخ الأنصاري فقال: يا معشر الأنصار، والآخر قال: يا معشر المهاجرين، فاجتمع من كلّ رهطٌ بسيوفهم، فلولا حكمة النبي عَلَيْشُكُو لسالت دماء في أرض العدو حيث قدم النبي عَلَيْشُكُو قال: « دعوها فالله دعوى منتنة » لا يعني ألمّا كلمة خبيثة لألمّا من دعوى الجاهلية، وجعل الله المؤمنين إخوة وحزباً واحداً.

وكم لهذا الموقف من نظائر في التاريخ، وبإمكانك أن تقرأ دور شاس بن قيس الذي كان شيخاً من اليهود كيف خطّط لإثارة النعرات الطائفية بين الأوس والخزرج حتى كادت أن تندلع الفتنة بينهما مرة أُخرى إلّا أنَّ النبي عَلَيْشِيَا أَخمدها بحكمة بالغة، قائلاً: يا معشر المسلمين الله الله، أبدعوى الجاهلية وأنا بين أظهركم بعد أن هداكم الله للإسلام وأكرمكم به، وقطع به عنكم أمر الجاهلية، واستنقذكم به من الكفر، وألف به بين قلوبكم ». ٢

<sup>.</sup> المنافقون: ٨. ١ - ٢٩١ - ٢٩١ . ١ السيرة النبوية: ٢ / ٢ - ٢٩١ .

٣. السيرة النبوية: ١ / ٥٥٥ – ٥٥٧.

كل ذلك يدل على وجود رواسب الجاهلية بين قبيلتي الأوس والخزرج حتى بعد اعتناقهم الإسلام وانضوائهم تحت لوائه. ويشهد على ذلك مضافاً إلى ما مرّ ما أخرجه البخاري في صحيحه في قصة الإفك، قال: قال النبي عَلَيْ اللَّهُ وهو على المنبر: « يا معشر المسلمين من يعذرني من رجل قد بلغني عنه أذاه في أهلي والله ماعلمت على أهلي إلّا خيراً، ولقد ذكروا رجلاً ما علمت عليه إلّا خيراً، وما يدخل على أهلي إلّا معي ».

قالت عائشة: فقام سعد بن معاذ أخو بني عبد الأشهل، فقال: أنا يا رسول الله أعذرك، فإن كان من الأوس ضربت عنقه، وإن كان من إخواننا من الخزرج أمرتنا ففعلنا.

قالت: فقام رجل من الخزرج وهو سعد بن عبادة وهو سيد الخزرج \_\_، قالت: وكان قبل ذلك رجلاً صالحاً ولكن احتملته الحميّة - فقال لسعد بن معاذ: كذبت لعمرو الله، والله لا تقتله ولا تقدر على قتله، ولو كان من رهطك ما أحببت أن يُقتل.

فقام أسيد بن حضير، وهو ابن عم سعد، فقال لسعد بن عبادة: كذبت لعمر الله، لنقتلنه، فإنّك منافق تجادل عن المنافقين.

قالت عائشة: فثار الحيّان ( الأوس والخزرج ) حتى همُّوا أن يقتتلوا ورسول الله ﷺ قَائم على المنبر.

قالت: فلم يزل رسول الله يخفّضهم حتى سكتوا وسكت. ١

فكيف يجوز والحال هذه أن يترك الرسول وَ اللَّهُ أُمَّته المفطورة على العصبيات القبلية، وعلى الاستئثار بالسلطة والزعامة وحرصها على النفس، ورفض

١. صحيح البخاري: ٥ / ١٨٩، باب غزوة بني المصطلق.

#### سلطة الآخر ؟

فهل كان يجوز للنبي عَلَيْشِكَانِ أن يترك تعيين مصير الخلافة لأُمَّة هذه حالها، وفي تعيينه قطع لدابر الاختلاف والفرقة ؟

وهل كان من المحتمل أن تتفق كلمة الأُمَّة جمعاء على واحد، ولا تخضع للرواسب القبلية، ولا تبرز إلى الوجود مرة أُخرى ما مضى من الصراعات العشائرية وما يتبع ذلك من حزازات ؟

أم هل يجوز لقائد يهتم ببقاء دينه وأُمّته أن يترك أكبر الأُمور وأعظمها وأشدها دخالة في حفظ الدين، إلى أُمة نشأت على الاختلاف، وتربّت على الفرقة، مع أنّه كان يشاهد الاختلاف منهم في حياته أحياناً، كما عرفت ؟

إنّ التاريخ يدل على أنّ هذا الأمر قد وقع بعد وفاة النبيّ وَالسَّفَيْنَ فِي السَّقَيْفة حيث سارعت كلّ قبيلة إلى ترشيح نفسها للزعامة، منتحلة لنفسها أعذاراً وحججاً وطالبة ما تريد بكلّ ثمن حتى بتجاهل المبادئ وتناسى التعاليم الإسلامية والوصايا النبوّية.

فقد ذكر ابن هشام تحت عنوان « أمر سقيفة بني ساعدة، تفرق الكلمة » ' نقلاً عن عمر بن الخطاب ما يدل على اختلاف الكلمة وعدم الاتفاق على أحد.

#### فذلكة وتحليل

هذه صورة مصغرة من تاريخ المسلمين في العصر الأوّل، وقد عرفت أنّ الأعداء كانوا يتربصون بالمسلمين الدوائر للقضاء عليهم من الخارج والداخل.

١. السيرة النبوية: ٢ / ٤٥٩ – ۶۶٠.

ومن جانب آخر كانت الرواسب القبلية خامرة في نفوسهم تبرز بين الحين والآخر.

فهذه الظروف تفرض على قائد حكيم كالنبي الله أن يفكّر مليّاً في مستقبل الأُمة الإسلامية بعد رحيله، فيخطّط تخطيطاً حكيماً للحيلولة دون مضاعفات الخطر الثلاثي والتعصبات القبلية التي تحدد كيان الإسلام وتقوّض أركانه من خلال نصب قائد بأمر من قبل الله سبحانه يقود الأُمة الإسلامية إلى ساحة الجهاد بُغية دفع الأخطار المحدقة بهم، وبقداسته ومثاليته وكونه منصوباً من الله سبحانه يقطع دابر الخلاف في تعيين الخليفة، وهذا بخلاف ما لو ترك الأُمة على حالها والعدو ببابها والنزاع القبلي على قدم وساق.

#### الصحابة ومؤهلات القيادة

لم تبلغ الأُمّة الإسلامية - كما يشهد عليه التاريخ - المستوى الفكري الذي يؤهلها إلى تدبير أُمورها وإدارة شـؤونها وقيادة سفينتها إلى ساحل الأمان دون حاجة إلى نصب قائد من الله سحانه.

وقد كان عدم بلوغ الأُمّة هذا المستوى أمراً طبيعياً، لأنّ إعداد أُمّة كاملة بحاجة إلى مزيد من الوقت ولا يتيسر ذلك في فترة وجيزة تبلغ ٢٣ سنة، وهي حافلة بأحداث مريرة ومشحونة بحروب طاحنة.

إنّ إعداد مثل هذه الأُمّة لا يمكن في العادة إلّا بعد انقضاء جيل أو جيلين، وبعد مرور زمن طويل يكفي لبلورة التعاليم الإسلامية ورسوخها في أعماق النفوس بحيث تخالط مفاهيمُ الدين دماءهم، وتتمكن العقيدة في نفوسهم إلى حد

يحفظهم من التذبذب والتراجع إلى الوراء.

وهذا الحد من الكمال لم يكن حاصلاً في فترة قصيرة، وتشهد على ذلك الأحداث والوقائع التي كشفت عن تأصُّل الأخلاق الجاهلية في نفوسهم وعدم تغلغل الإيمان في قلوبهم، حتى أنّنا نجد أنّ القرآن يشير إلى ذلك تعليقاً على ما حدث ووقع منهم في معركة أُحد، إذ يقول سبحانه: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إلّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ فَلَن يَضِرُ اللهَ شَيْئًا وَسَيَجْزِي اللهُ الشَّاكِرِينَ ﴾. ١

ويقول أيضاً: ﴿ وَطَائِفَةٌ قَدْ أَهَمَتْهُمْ أَنفُسُهُمْ يَظُنُونَ بِاللهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَّنَا مِنَ الأَمْرِ مِن شَيْءٍ ﴾. ٢

وربما يتصوَّر أنّ هذه النكسات تختص بالسنين الأُولى من الهجرة، ولا تختص بالسنين التي أعقبت وفاة النبي التي التي التي التي التشار الإسلام في الجزيرة العربية واعتناق خلق كثير منهم الإسلام، ولكن التاريخ يرد تلك المزعمة ويثبت عدم بلوغهم الذروة في أمر القيادة بحيث تغنيهم عن نصب قائد محنّك من جانبه سبحانه.

۱. آل عمران: ۱۲۴.

اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَـيئًا وَضـَـاقَتْ عَلَيْكُمُ اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَـيئًا وَضـَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُّدْبِرِينَ ﴾. ١

إِنَّ قوله سبحانه: ﴿ وَلَيْتُم مُّدْيِرِينَ ﴾ يعرب عن عدم نموضهم بمهمة الدفاع عن النبي المُّنَاتِي المُّنَاتِي وَمَثَلُ هَا مَاسّة إلى نصب قائد محنّك يلمَّ شعثهم ولا يصح تفويض أُمورها إلى جماعة هذه حالهم وهذا مقدار ثباتهم في ساحات الحرب والدفاع عن كيان الدين.

وهناك كلمة قيمة للشيخ الرئيس في بيان الأُسلوب الأفضل للحكومة الإسلامية حيث يقول: الاستخلاف بالنص أصوب، فانّ ذلك لا يؤدي إلى التشعب والتشاغب والاختلاف. ٢

\_\_\_\_

١. التوبة: ٢٥.

٢. الشفاء، الفن ١٣ في الإلهيات، المقالة العاشرة، الفصل الخامس، ص ٥٥٤.

#### الفصل الثابي

### أهل السنَّة ومعالم الحكومة الإسلامية

إنّ النبي الله الله الذي تفانى في أداء رسالة ربّه وهداية أُمّته بكلّ إخلاص وعزيمة، ولم يكن شبيء عنده أعزّ من هداية الناس وبقاء شريعته والنظام الذي يحمي الشريعة، فعلى ذلك كان على مفترق طرق:

أ: أن ينصب قائداً محنكاً يخلفه في كلّ مهامه ويقطع دابر الخلافات بعده ويكون عمله نموذجاً للآخرين.

ب: أن يبيِّن معالم الحكومة وخصوصياتها بكلّ دقة وتفصيل، حتى تستغني الأُمة بذلك عن التنصيب ويكون كلامه هو الملهم عبر الأجيال في تعيين نوع الحكومة للمسلمين.

بيد أنّ التصور السائد عند أهل السنّة هو أنّه والله الطريق الأوّل ولم ينصب خليفة بعده، بل ترك الأمر إلى الأُمَّة، ومع ذلك لا يوجد في مجموع ما بأيدينا من الكتاب والروايات المروية في الصحاح والمسانيد شيء يرسم الخطوط العريضة لنوع الحكومة وأركانها وخصائصها وصفات الحاكم وبرامجه، مع أنّه تكلم في أبسط الأُمور فضلاً عن أخطرها، كما هو واضح لمن طالع الصحاح والمسانيد خصوصاً فيما يرجع إلى حياة الإنسان.

ولـــمّا وجد علماء أهل السنّة أنفسهم أمام تلك المعضلة حاولوا حلَّ عقدتها بترسيم خطوط عريضة لحكومة إسلامية من عند أنفسهم تارة باسم الشورى، وأُخرى باسم أهل الحلّ والعقد، وثالثة باتخاذ حكومة الخلفاء الأربعة وما يليها أُسوة وبياناً لنوع الحكومة الإسلامية وخصوصياتها.

كلّ ذلك يعرب عن أنّ علماء أهل السنة لم يتجردوا عن كلّ رأي مسبق فأخذوا خصوصيات الحكومات القائمة بعد النبي عَلَيْشِكُ حجّة شرعية للمسلمين عامة.

مع أغَّم لم يعتمدوا في إقامة دعائم الحكومة على دليل قرآني أو سنة نبوية، وإنمّا وضعوا حلولاً استحسانية والتي لا تكون حجّة إلّا على أنفسهم.

وها نحن نطرح هذه الفروض على بساط البحث كي يعلم مدى إتقانها.

# هل الشوري أساس الحكم الإسلامي ؟

هناك من اتخذ الشورى أساساً للحكم الإسلامي، واستدلُّوا على ذلك بآيتين:

الأُولى: قوله سبحانه: ﴿ ... وَشَاوِرْ هُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ ... ﴾ القائلين بأنه سبحانه أمر نبيَّه بالمشاورة تعليماً للأُمَّة، بأن يتشاوروا في مهام الأُمور ومنها الخلافة.

والذي يؤخذ عليه: انّ الخطاب موجّه إلى الحاكم الذي ثبت كونه حاكماً بوجه من الوجوه ثمّ أمره بالمشاورة في غير هذا الأمر. بأن يشاور أفراد الأُمّة فيما

١. آل عمران: ١٥٩.

يرجع إلى غير أصل الحكومة، غاية الأمر يتعدّى عنه إلى غير النبيّ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مِن أَفُراد الأُمّة، لكن مع حفظ الموضوع، وهو إذا تمت حكومة فرد وثبتت مشروعيته، فعليه أن يشاور الأُمّة، وأمّا المشاورة في تعيين الإمام والخليفة عن طريق الشورى فلا تعمُّه الآية.

الثانية: قوله سبحانه ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾. ١

استدلُّوا بالآية على أنّ نوع الحكومة يتلخص في الشورى فإنّ إضافة المصدر ( أمر ) إلى الغير ( هم ) يفيد العموم والشمول لكل أمر، ومنه الخلافة والإمامة فالمؤمنون بحسب هذه الآية يتشاورون في جميع أُمورهم حتى الخلافة.

يلاحظ عليه: أنّ الآية تأمر بالمشورة في الأُمور الموضوعة على عاتق المؤمنين فلابدّ أن يحرز أنّ هذا الأمر ( تعيين الإمام ) أمر مربوط بمم فما لم يحرز ذلك لم يجز التمسك بعموم الآية في مورده. وبعبارة أُخرى إنّ النزاع في أنّ الخلافة هل هي مفوّضة إلى الأُمَّة، أو هي أمر مختص بالسماء ؟ ومادام لم يحرز كون هذا الموضوع من مصاديق الآية لا يحتج بما على أنّ صيغة الحكومة الإسلامية هي الشورى.

## نقد فكرة أنَّ الشوريٰ أساس الحكم

١. ومما يدل على أنّ الشورى لم تدخل حيز التنفيذ طيلة التاريخ هي أنّ بيعة أبي بكر قد انعقدت بخمسة، وهم: عمر بن الخطاب، أبو عبيدة الجراح، أسيد بن حضير، بشر بن سعد، وأسلم مولى أبي حذيفة.

۱. الشورى: ۳۸.

١..

ثمّ خرجوا من السقيفة وأبوبكر قدّامهم يدعون الناس لمبايعته، ولأجل ذلك كان عمر بن الخطاب يرفع عقيرته فوق المنبر، ويقول: كانت بيعة أبي بكر فلتة وقى الله المسلمين شرها.

وأمّا خلافة عمر فقد عقدت له الخلافة بتعيين الخليفة الأوّل، وأمّا خلافة عثمان فقد حصر عمر الشورى في ستّة أشخاص انتخبهم هو بنفسه ليعقدوا لأحدهم، كما هو واضح من التاريخ. ٢. لو كان أساس الحكم ومنشؤه هو الشورى، لوجب على الرسول المُوسِّقُ الخوض في تفاصيلها وخصوصياتها وأُسلوبها على الأقلّ. مع أنّه لا نجد في الصحاح والمسانيد أثراً لذلك.

فلو كانت الشورى مبدأً للحكومة لكان على النبي وَ الله الله الله الله وتوعية الأُمَّة وإيقافها على ذلك حتى لا تتحيَّر بعد رحيله، ومع الأسف الشديد لا نجد شيئاً من ذلك في كلام النبي والشيئة .

ومن جملة الأُمور التي كان من المفروض بيانها، هي:

أوّلاً: من هم الذين يجب أن يشـــتركوا في الشـــورى المذكورة ؟ هل هم العلماء وحدهم، أو السياسيون وحدهم، أو المختلط منهم ؟

ثانياً: من هم الذين يختارون أهل الشورى ؟

ثالثاً: لو اختلف أهل الشورى في شخص فبماذا يكون الترجيح، هل يكون بملاك الكم، أم بملاك الكيف ؟

إنّ جميع هذه الأُمور تتصل بجوهر مسألة الشورى، فكيف يجوز ترك بيانها، وتوضيحها وكيف سكت الإسلام عنها، إن كان جعل الشورى طريقاً إلى تعيين الحاكم ؟

٣. لو كانت الشورى مبدأً للحكم لكانت واضحة المعالم فيما يمس متن الشورى، ومنها العدد الذي تنعقد به الشورى، وقد اختلفوا في عدد من تنعقد بهم الشورى إلى مذاهب شتى يذكرها الماوردي ( ٣٤٣ – ٣٥٠ هـ ) في كتابه: « الاحكام السلطانية » ويقول:

الإمامة تنعقد بوجهين:

أحدهما: باختيار أهل العقد والحل.

والثاني: بعهد الإمام من قبل.

فأمّا انعقادها باختيار أهل العقد والحل، فقد اختلف العلماء في عدد من تنعقد به الإمامة منهم على مذاهب شتى، فقالت طائفة: لا تنعقد إلّا بجمهور أهل العقد والحل من كلّ بلد ليكون الرضا به عاماً، والتسليم لإمامته إجماعاً، وهذا مذهب مدفوع ببيعة أبي بكر على الخلافة، باختيار من حضرها ولم ينتظر ببيعته قدوم غائب عنها.

وقالت طائفة أُخرى: أقلُ من تنعقد به منهم الإمامة (خمسة) يجتمعون على عقدها أو يعقدها أحدهم برضا الأربعة، استدلالاً بأمرين:

أحدهما: أنّ بيعة أبي بكر انعقدت بخمسة اجتمعوا عليها، ثمّ تابعهم الناس فيها، وهم: عمر بن الخطاب، وأبوعبيدة الجرّاح، وأسيد بن حضير، وبشر بن سعد، وسالم مولى أبي حذيفة.

الثاني: أنّ عمر جعل الشورى في ستة ليعقد لأحدهم برضا الخمسة، وهذا قول أكثر الفقهاء والمتكلّمين من أهل البصرة.

وقال آخرون من علماء الكوفة: تنعقد بثلاثة يتولاها أحدهم برضا الاثنين

ليكونوا حاكماً وشاهدين، كما يصحّ عقد النكاح بولي وشاهدين.

وقالت طائفة أُخرى: تنعقد بواحد لأنّ العباس قال لعليٍّ: أُمدد يدك أُبايعك، فيقول الناس: عمّ رسول الله بايع ابن عمّه، فلا يختلف عليك اثنان، ولأنّه حكم وحكم الواحد نافذ. ١

وهذه الوجوه تسقط كون الشورى أساس الحكم وأنّ النبي سَلَيْكُ ارتحل واعتمد في صيانة دينه بنظام مبني على الشورى وهي مجملة من جهات شتى.

## هل البيعة أساس الحكم الإسلامي ؟

هل البيعة سبيل إلى تعيين الحاكم الإسلامي وأساس له. وقد اتخذه غير واحد ممن كتب في نظام الحكومة الإسلامية أساساً لها، وقد أمضاها النبي الماسكية عن غير موضع، حيث بايعه أهل المدينة في السنة ١١ و ١٢ و ١٣ من البعثة، بايعوه على أن لا يشركوا بالله ولا يسرقوا ولا يقترفوا فاحشة.

كما بايعوه في البيعة الثانية على نصرته والدفاع عنه، كما يدافعون عن أولادهم وأهليهم. ٢

إِنَّ الموارد التي بايع فيها المسلمون رسول الله وَ الله الله الله الله عَلَيْنَ الموردين بل توجد في موارد أُخرى، أعظمها وأفضلها بيعة الرضوان المذكورة في تفسير قوله سبحانه: ﴿ لَّقَدْ رَضِيَ اللهُ عَن المُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ

١. الأحكام السلطانية: ٧.

٢. السيرة النبوية: ١ / ٣٣١ – ٣٣٨.

فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَتَابَهُمْ فَتْحًا قُرِيبًا ﴾. ١

يذكر المفسِّرون أنّ رسول الله ﷺ بعث رسولاً في صلح الحديبيّة إلى قريش، وقد شاع أنَّ مبعوث النبي عَلَيْهُ عَلَيْ قَد قتل، فاستعد المسلمون للانتقام من قريش، ولـمّا رأى النبي عَلَيْهُ عَلَيْ أَنّ الخطر على الأبواب، وبما أنّ المسلمين لم يخرجوا للقتال وإنّما خرجوا للعمرة، قرر رسول الله عَلَيْشَاكُ أن يُجدِّد بيعته مع المسلمين فجلس تحت شجرة وأخذ أصحابه يبايعونه على الاستقامة والثبات والوفاء واحداً بعد الآخر، ويحلفون له أن لا يتخلُّوا عنه أبداً وأن يدافعوا عن حياض الإسلام حتى النفس الأخير، وقد سميت هذه البيعة « بيعة الرضوان ». ٢

وقد بايعت المؤمنات النبي ﷺ في فتح مكّة، وقد ذكر التفصيل قوله سبحانه وقال: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ المُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٰ أَن لاَّ يُشْرِكْنَ بِاللهِ شَيْئًا وَلا يَسْرِقْنَ وَلا يَزْنِينَ وَلا يَوْنَوُ وَلا يَزْنِينَ وَلا يَقْتُلُنَ أَوْلادَهُنَّ وَلا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ وَلا يَقْتُلُن أَوْلادَهُنَّ وَلا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللهَ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾. ٣

### نقد فكرة أنّ البيعة أساس الحكم

لو أمعن القارئ الكريم في تفاصيل الموارد التي بايع فيها المسلمون - كلُّهم أو بعضهم -قائدهم يقف على أنَّه لم تكن الغاية من البيعة الاعتراف بزعامة الرسول ورئاسته فضالاً عن نصبه وتعيينه، بل كان الهدف التأكيد العملي

٢. السيرة النبوية: ٢ / ٣١٥. ١. الفتح: ١٨.

٣. الممتحنة: ١٢.

على الالتزام بلوازم الإيمان المسبق، ولذلك نجد جرير بن عبدالله، قال: بايعت رسول الله ﷺ على إقام الصَّلاة، وإيتاء الزَّكاة، والنصح لكلِّ مسلم. ا

وقال أيضاً: « وأن تدفعوا عني العدو حتى الموت ٢ ولا تفرُّوا من الحرب ». ٢

والحاصل أنّ البيعة كانت تأكيداً للإيمان الذي أظهروه برسالته ونبوَّته فلازم ذلك إطاعة قوله وأمره، فكانت البيعة تأكيداً لما أضمروا من الإيمان.

نعم لا يمكن أن ينكر أنّ البيعة في العهود التي أعقبت وفاة النبي المنافقة كانت طريقاً لتنصيب الحاكم وذلك تقليداً للجاهليّة، حيث كان الرائج فيها أنّه إذا مات أمير أو رئيس عمدوا إلى شخص فأقاموه مقام الراحل من خلال البيعة.

والظاهر أنّ تعيين بعض الخلفاء من خلال البيعة كان تقليداً لما كان رائجاً بينهم قبل الإسلام، ولا يكون هذا دليلاً تاريخياً أو شرعياً على أنّ البيعة طريق لتعيين الخليفة، بغض النظر عن سائر المواصفات والضوابط، وغاية ما هناك أنّ البيعة إحدى الطرق فيما لم يكن هناك نص إذا كان المبايع واجداً للملاكات والمواصفات التي يجب أن يتمتع بما الحاكم.

١. كتاب الإيمان.: لاحظ أيضاً صحيح البخاري، ٥ / ٥٥، بيعة الأنصار.

۲. مسند أحمد: ۴ / ۱۵.

٣. مسند أحمد: ٣ / ٢٩٢.

#### الفصل الثالث:

# نظرية الحكم

## عند النبي والدوسكان

دلّت البحوث السابقة على أنّ الشورى والبيعة ليسا أساس الحكم، فحان البحث لبيان نظرية الحكم في كلمات النبيّ المُوسِّعَاتُ .

إنّ الكلمات المأثورة عن الرسول وَ الله وموقفه من قضية القيادة، تعرب عن أنّه كان يعتبر أمر القيادة وتعيين القائد مسألة إلهية وحقاً إلهياً، فالله سبحانه هو الذي له أن يعين القائد وينصب خليفة النبي وَ النبي الله الله الله عن النبي وَ النبي الله الله الله الله ونقل عن النبي الله الله ونقل عن النبي الله الله ونقل عن النبي الله ونقل الله الله ونقل الله

١. لما عرض الرسول وَ الله على بني عامر الذين جاءوا إلى مكّة في موسم الحجّ ودعاهم إلى الإسلام. قال له كبيرهم: أرأيت إنْ نحن بايعناك على أمرك ثمّ أظهرك الله على من خالفك أيكون لنا الأمر من بعدك ؟

فقال النبي عَلَيْهُ عَلَيْهِ: « الأمر إلى الله يضعه حيث يشاء ». ١

7. لما بعث النبي وَالْمُوْتِكَةُ سليط بن عمرو العامري إلى ملك اليمامة (هوذة بن علي الحنفي) الذي كان نصرانياً، يدعوه إلى الإسلام وقد كتب معه كتاباً، فقدم على هوذة، فأنزله وحباه وكتب إلى النبي وَالْمُوْتِكَةُ يقول فيه: ( ما أحسن ما تدعو إليه وأجمله وأنا شاعر قومي، وخطيبهم، والعرب تماب مكاني فاجعل لي بعض الأمر أتبعك ).

فقدم سليط على النبي عَلَيْشَاتُ وأخبره بما قال هوذة، وقرأ كتابه، فقال النبي عَلَيْشَاتُ : « لو سألني سيابة من الأرض ما فعلت، باد وباد ما في يده ». ٢

ونقل ابن الأثير على نحو آخر، فقال: أرسل هوذة إلى النبي عَلَيْشِكَا وفداً فيهم مُجاعة بن مرارة والرّجال بن عنفوة، يقول له:

إن جعل الأمر له من بعده أسلم وصار إليه ونصره، وإلّا قصد حربه.

إنّ هذين النموذجين التاريخيين اللّذين لم تمسّهما يد التحريف والتغيير يدلّان بوضوح كامل على أنّ رؤية النبي اللّيُسُوّيَ في مسألة الحكم والخلافة هي أنّها أمر سماويّ خارج عن صلاحيته، فالإرجاع إلى الله وضرب الصفح عن الشورى والبيعة أو الاستفتاء العام خير دليل على كونه منصباً إلهياً، والعجب انّه لم يكن هذا رُؤى النبي الله في مورد الحكم فقط بل كانت الصحابة بعد رحيله يسيرون على هذا النهج غير المّم بدّلوا التنصيب الإلهي بتنصيب الخليفة لمن يقوم مكانه بعده.

١. السيرة النبوية: ٢ / ٢٢٩ – ٢٢٥.

۲. الطبقات الكبرى: ١ / ٢٤٢.

٣. الكامل في التاريخ: ٢ / ١٤٤.

٣. وهذا هو أبو بكر عيَّن عمر بن الخطاب للخلافة في عهد كتبه عثمان ابن عفان. ١

۴. كما أنّه تم استخلاف عثمان عن طريق الشورى الستة التي عيَّن اعضاءها عمر بن الخطاب. ٢

٥. وقد كانت السيدة عائشة تتبنى نظرية التنصيب من جانب الخليفة، وقالت لعبد الله بن عمر: يا بني بلّغ عمر سلامي، فقل له لا تدع أُمّة محمد بلا راع، استخلف عليهم ولا تدعهم بعدك هملاً، فانيّ أخشى عليهم الفتنة ؛ فأتى عبد الله إلى أبيه فأعلمه. "

والعجب أنّ أُمّ المؤمنين التفتت إلى أنَّ ترك الأُمة هملاً يورث الفتنة، ولكن النبي عَلَيْشَكَانُ حسب زعم القوم - لم يلتفت إلى تلك النكتة - فلقي الله سبحانه وترك الأُمّة هملاً!!!

٩. ان عبد الله بن عمر دخل على أبيه قُبيل وفاته، فقال: إني سمعت الناس يقولون مقالة فآليت أن أقولها لك، وزعموا أنّك غير مستخلف، وانّه لو كان لك راعي إبل أو راعي غنم ثمّ جاءك وتركها لرأيت أن قد ضيّع، فرعاية الناس أشد. \*

٧. قدم معاوية المدينة ليأخذ من أهلها البيعة ليزيد، فاجتمع مع عدّة من الصحابة، وأرسل إلى ابن عمر فأتاه وخلا به، فكلّمه بكلام، قال: إنّي كرهت أن أدع أُمّة محمد بعدي كالضعن بلا راع لها. ٥

١. الإمامة والخلافة: ١٨ ؛ الكامل في التاريخ: ٢ / ٢٩٢ ؛ الطبقات الكبرى: ٣ / ٢٠٠.

٣. الإمامة والسياسة: ٣٢.

۲. الكامل في التاريخ: ۳ / ۳۵.

۵. الإمامة والسياسة: ١ / ١٤٨.

حلية الأولياء: ١ / ٢٤.

هذه الكلمات تعرب عن أنّ نظرية التنصيب هي التي كانت مهيمنة على الأفكار والعقول.

#### بلاغات غير رسمية

لقد بلّغ رسول الله عَلَيْ خلافة علي عليه الله عَلَيْ خلافة علي عليه الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عليه الله عَلَيْ الله على الله عَلَمْ الله على الله

# ١. دعوة الأقربين وتنصيب عليّ للخلافة

يقول المفسّرون: لمّا نزل قوله سبحانه: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ \* وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ النّه عَلَيْ بِن أَيْ طَالب عَلَيْ أَن يعد طعاماً ولبناً، النّبعَكَ مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ أمر رسول الله عَلَيْ بن أبي طالب عليه أن يعد طعاماً ولبناً، فدعا خمسة وأربعين رجلاً من وجوه بني هاشم، ولما فرغوا من الطعام تكلم رسول الله عَلَيْ أَن فقال: ﴿ إِنّ الرائد لا يكذب أهله ؛ والله الذي لا إله إلّا هو إنّي رسول الله إليكم خاصة، وإلى الناس عامة، والله لتموتُن كما تنامون، ولتبعثن كما تستيقظون، ولتحاسبُنَ بما تعملون، وإنّما الجنة أبداً أو النار أبداً.

۱. الشعراء: ۲۱۴ – ۲۱۵.

ثمّ قال:

يا بني عبد المطلب إني والله ما أعلم شابّاً في العرب جاء قومه بأفضل ممّا جئتكم به، إني قد جئتكم بخير الدنيا والآخرة، وقد أمرني الله عزّ وجلّ أن أدعوكم إليه فأيُّكم يؤمن بي ويؤازرني على هذا الأمر على أن يكون أخى ووصيّى وخليفتي فيكم ؟

ول من الله النبي المن النبي المن الله عنه النقطة، وبينما أمسك القوم وسكتوا عن آخرهم وأخذوا يفكّرون مليّاً في ما يؤول إليه هذا الأمر العظيم، وما يكتنفه من أخطار قام عليٌ عليه فجأة، وهو أنذاك في الثالثة أو الخامسة عشرة من عمره، وقال وهو يخترق بكلماته الشجاعة جدار الصمت والذهول:

أنا يا رسول الله أكون وزيرك على ما بعثك الله.

فقال له رسول الله على الله المسابقة : إجلس، ثمّ كرّر دعوته ثانية وثالثة وفي كلّ مرة يحجم القوم عن تلبية دعوته، ويقوم علي ويعلن عن استعداده لمؤازرة النبي، ويأمره رسول الله بالجلوس حتى إذا كانت المرة الثالثة أخذ رسول الله بيده والتفت إلى الحاضرين من عشيرته الأقربين، وقال:

إنّ هذا أخى، ووصيى، وخليفتي فيكم، فاسمعوا له وأطيعوا.

فقام القوم يضحكون ويقولون لأبي طالب: قد أمرك أن تسمع لابنك وتطيع وجعله عليك أميراً. ١

هذا موجز ما ذكره المفسِّرون والمحدّثون حول الآية، وفي صحاحهم ومسانيدهم.

تاریخ الطبري: ۲ / ۶۲ – ۶۳، الکامل في التاریخ: ۲ / ۴۰ – ۴۱، مسند أحمد: ۱ / ۱۱۱، شـرح نهج البلاغة:
 ۲۱۰ / ۲۱۰ – ۲۱۱.

وهناك من حرّف الكلم عن مواضعه، أو حرّفها المستنسخون في كتبهم:

١. منهم محمد بن جرير الطبري ( المتوفّى عام ٣١٠ ه ) حيث ذكر في تاريخه حديث بدء الدعوة كما نقلناه غير أنّه حرف الكلم في موضعين:

أحدهما: قول النبي المُنْفَكَانَ: «على أن يكون أخي ووصيي وخليفتي » وضع في مكانه قوله: «على أن يكون كذا وكذا ».

ثانيهما: قول النبي ﷺ: إنّ هذا أخي ووصيي وخليفتي » حيث حرّفه إلى قوله: إنّ هذا أخى وكذا وكذا.

ونحن لا نتَّهم الطبري شخصاً بالتحريف، ولكن يحتمل تطرق التحريف إلى تفسيره من جانب النُّسّاخ، بشهادة سرد الواقعة في تاريخه برمّتها دون أدبي تحريف.

٢. منهم ابن كثير ( المتوفى عام ٧٧٢ هـ ): فقد حرف الكلم عن مواضعه في تفسيره وتاريخه
 ولم يقتنع بالتحريف في مكان واحد. ١

ولا نستبعد أن يكون التحريف مستنداً إلى نفس المؤلف لأنَّ له مواقف معادية من أهل بيت النبوة الم

ومما يثير الاستغراب أن تصدر تلك الهفوة من وزير المعارف المصرية «حسنين هيكل» الأسبق فقد أثبت في الطبعة الأولى من كتابه «حياة محمد» قول النبي والمياتي الله الله على الأولى على أن يكون أخي ووصيبي وخليفتي، ولم يذكر خطاب النبي الله الله الله علي علي علي علي علي علي الله عند ما أعلن مؤازرته له وهو قوله: إنّ هذا أخي ووصيّي وخليفتي.

ولكنّه ارتكب في الطبعات الأُخرى جناية كبيرة بحذفه كلتا الجملتين من

١. انظر البداية والنهاية: ٢ / ٢٠، تفسير ابن كثير: ٣ / ٣٥١.

رأس وكأنّ النبي الشُّنَّالَةِ لم يتفوّه بما وكأنّ الكاتب لم يذكر إحدى الجملتين في الطبعة الأولى، وبذلك أسقط كتابه عن أيَّة قيمة علمية.

فلو كان هذا هو الميزان في ضبط الحقائق لثبت أنّ كثيراً من فضائل آل البيت المُبَلِّمُ لعبت بما يد التحريف الجانية وما بقى ليس إلّا فلتات التاريخ.

# ٢. آية الولاية وخلافة عليّ

لم تزل الشيعة عن بكرة أبيهم يستدلون على إمامة عليّ عليًّا وقيادته وزعامته بعد النبي اللَّهُ وَعَلَّم بقوله سبحانه: ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَ هُمْ رَاكِعُونَ \* وَمَن يَتَوَلَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغَالِبُونَ ﴾. ١

استدلت الشيعة بهذه الآية على أنّ عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً علي المسلمين بعد رسول الله الله عليّاً علي المسلمين المسلمين الله عليه الله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه الله على الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله على الله عليه الله على ال بأنّ الآية تعد الولي - بعد الله ورسوله - الّذين يقيمون الصّلاة ويؤتون الزّكاة في حال الركوع، وقد تضافرت الروايات بأنّ عليّاً عليّا عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً علي

أخرج الحفّاظ وأئمّة الحديث عن أنس بن مالك وغيره أنّ سائلاً أتى المسجد وعليٌّ عاليُّا إِلَى الكعّ فأشار بيده للسائل، أي اخلع الخاتم من يدي. قال رسول الله: يا عمر وجبت. قال: بأبي أنت وأُمّى يا رســول الله ما وجبت ؟! قال: وجبت له الجنّة، والله ما خلعه من يده حتّى خلعه الله من كلّ ذنب ومن كلّ خطيئة. قال: فما خرج أحدٌ من المسجد حتّى نزل جبرئيل بقوله عزّ وجلّ: ﴿

١. المائدة: ٥٥ - ٥٥.

وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَّةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾. فأنشأ حسّان بن ثابت يقول:

أبا حسن تفديك نفسيي ومهجتي أيـذهـب مـدحي والمحبّين ضــايعـاً ؟! فأنت الذي أعطيت إذ أنت راكعٌ بخاتمك الميمون يا خير سيد فأنزل فيك الله خير ولاية وقد وكل وبيَّنها في محكمات الشرائع ا

بطيء في الهدى ومسارع وما المدح في ذات الإله بضائع فدتك نفوس القوم يا خير راكع ويا خير شارِ ثمّ يا خير بائع

وقد أخرجه ابن جرير الطبرى ، والحافظ أبوبكر الجصّـاص الرازي في أحكام القرآن ، والحاكم النيسابوري ( المتوفّى ٥٠٢ هـ ) \* والحافظ أبو الحسن الواحدي النيسابوري ( المتوفّى ٤٤٨ هـ ) ٥ وجار الله الزمخشــري ( المتوفّى ٥٣٨ هـ ) إلى غير ذلك من أئمّة الحفّاظ وكبار المحدّثين ربما ناهز عددهم السبعين، وهم بين محدّث ومفسّر ومؤرّخ ويطول بنا الكلام لو قمنا بذكر أسمائهم ونصوصهم، وكفانا في ذلك مؤلّفات مشايخنا في ذلك المضمار. ع

بلوغ المرام للبحراني: ١٠۶، نقلاً عن الحافظ أبي نعيم الإصفهاني في كتابه الموسوم بـ « نزول القرآن في أميرالمؤمنين علاقيلا ».

۲. تفسير الطبرى: ۶ / ۱۸۶.

٣. أحكام القرآن: ٢ / ٥٤٢ ورواه من عدّة طرق.

معرفة أصول الحديث: ١٠٢.

۵. أسباب النزول: ۱۴۸.

٤. لاحظ المراجعات للسيد شرف الدين العاملي، المراجعة الأربعون، ص ١٤٢ - ١٤٨ والغدير: ٣ / ١٤٢، وقد رواه من مصادر كثيرة.

ولا يمكن لنا إنكار هذه الروايات المتضافرة لو لم تكن متواترة، فانّ اجتماعهم على الكذب أو على السهو والاشتباه أمر مستحيل.

والمراد من الولي في الآية المباركة هو الأولى بالتصرف كما في قولنا: فلان ولي القاصر، وقول الرسول المراد من الولي في الآية المباركة هو الأولى بالتصرف كما في قولنا: فلان ولي المراد ومنهم الرسول المراد الله الله عن من ولي أمر أحد فهو وليه، فيكون المراد: إنّ الّذي يلي أموركم فيكون أولى بها منكم إنمّا هو الله عزّ وجلّ ورسوله ومن اجتمعت فيه هذه الصفات: الإيمان وإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة في حال الركوع. ولم يجتمع يوم ذاك إلّا في الإمام علي الميليلة حسب النصوص المتضافرة.

وفي حقّه نزلت هذه الآية.

والدليل على أنّ المراد من الولي هو الأولى بالتصرّف أنّه سبحانه أثبت في الآية الولاية لنفسه ولنبيّه ولوليّه على نسق واحد، وولاية الله عزّ وجلّ عامة فولاية النبي والولي مثلها وعلى غرارها. غير أنّ ولاية الله، ولاية ذاتية وولاية الرسول والولي مكتسبة معطاة، فهما يليان أُمور الأُمّة بإذنه سبحانه.

ولو كانت الولاية المنسوبة إلى الله تعالى في الآية غير الولاية المنسوبة إلى الّذين آمنوا » لكان الأنسب أن تفرّد ولاية أُخرى للمؤمنين بالذِّكر، دفعاً للالتباس، كما نرى نظيرها في الآيات التالية:

قال تعالى: ﴿ قُلْ أُذُنُ خَيْرٍ لَّكُمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾. ١

نرى أنّه سبحانه كرر لفظ الإيمان، وعدّاه في أحدهما بالباء، وفي الآخر

١. التوبة: ٢٥.

باللّام لاختلاف في حقيقة إيمانه بالله، وللمؤمنين حيث إنّ إيمانه بالله سبحانه إيمان جدّي وتصديق واقعي، بخلاف تصديقه للمؤمنين المخبرين بقضايا متضادة حيث لا يمكن تصديق الجميع تصديقاً جدّياً، والذي يمكن هو تصديقهم بالسماع وعدم الرفض والرد، ثمّ التحقيق في الأمر، وترتيب الأثر على الواقع المحقّق.

وثمّا يكشف عن وحدة الولاية في الآية المبحوثة أنّه سبحانه أتى بلفظ « وليّكم » بالإفراد، وثمّا يكشف عن وحدة الولاية في الآية المبحوثة أنّه سبحانه أولياؤكم »، وما هذا إلّا لأنّ الولاية في الآية بمعنى واحد وهو: الأولى بالتصرف، غير أنّ الأولوية في جانبه سبحانه بالأصالة وفي غيره بالتبعية.

وعلى ضوء ذلك يُعلم أنّ القصر والحصر المستفاد من قوله: « إنّما » لقصر الإفراد، وكأنّ المخاطبين يظنون أنّ الولاية عامّة للمذكورين في الأُمة وغيرهم، فأفرد المذكورون للقصر، وأنّ الأولياء هؤلاء لا غيرهم.

ثمّ يقع الكلام في تبيين هؤلاء الّذين وصفهم الله سبحانه بالولاية وهم ثلاثة:

- ١. الله جلّ جلاله.
- ٢. ورسوله الكريم وَالْهُ وَسُعَادَةٍ .
  - وهما غنيّان عن البيان.
- ٣. فبما أنّه كان مبهماً بيّنه بذكر صفاته وخصوصياته الأربع:
  - ١. ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾.
  - ٢. ﴿ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ ﴾.
    - ٣. ﴿ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ ﴾.

ولا شكِّ أنَّ هذه السمات، سمات عامة لا تميّز الولى عن غيره.

فالمقام بحاجة إلى مزيد توضيح يجسّد الولي ويحصره في شخص خاص لا يشمل غيره، ولأجل ذلك قيّده بالسمة الرابعة أعنى قوله: ﴿ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾.

وهي جملة حاليّة لفاعل « يؤتون »، وهو العامل فيها. وعند ذلك انحصر في شخص خاص على ما ورد في الروايات المتضافرة.

هذا هو منطق الشيعة في تفسير الآية لا تتجاوز في تفسيرها عن ظاهرها قيد أنملة.

### بلاغ رسمي في غديرخُم

تقدّم أنَّ النبي عَلَيْشَكَا قد فوَّض في كلامه أمر الخلافة إلى الله سبحانه، فقد كان يترصد أمره سبحانه في ذلك المجال حتى وافاه الوحي، وخاطبه بقوله سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنزلَ سبحانه في ذلك المجال حتى وافاه الوحي، وخاطبه بقوله سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنزلَ اللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ اللهُ عَن مِن النَّاسِ إِنَّ اللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾. ١

نزلت الآية الشريفة يوم الثامن عشر من ذي الحجة سنة حجّة الوداع في العام العاشر من الهجرة، لما بلغ النبي الأعظم غدير خم فأتاه جبرئيل بها، فقال: يا محمد إنّ الله يقرئك السلام ويقول لك: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ ﴾ وكان أوائل القوم قريبين من المححفة، فأمرُه أن يرد من تقدّم منهم، ويحبس من تأخر عنهم في ذلك المكان، وأن يقيم علياً عليه علماً للناس ويبلغهم ما أنزل الله فيه وأخبره بأنّ الله عزّ وجلّ قد عصمه من الناس.

١. المائدة: ٧٥.

وقد اتّفقت الشيعة الإمامية على نزول الآية في يوم غدير خم، ووافقهم على ذلك لفيف من المحدّثين والمؤرِّخين، فقد ذكر الواقعة الطبري في تفسيره، كما رواها السيوطي في الدر المنثور عن جماعة من الحفاظ، منهم:

- ١. الحافظ ابن أبي حاتم أبو محمد الحنظلي الرازي ( المتوفّ ٣٢٧ هـ ).
  - ٢. الحافظ أبو عبد الله المحاملي ( المتوفّى ٣٣٠ هـ ).
  - ٣. الحافظ أبو بكر الفارسي الشيرازي ( المتوفّى ٤٠٧ هـ ).
    - ۴. الحافظ ابن مردويه ( المتوفّى ۲۱۶ هـ ).

وغيرهم من أعلام الحديث والتاريخ، وقد جمع المحقّق الأميني أسماء من روى نزول هذه الآية في يوم غدير خم من أصحاب السنّة فبلغ ٣٠ رجلاً. ١

وعلى كلّ حال فقد قام النبي عَلَيْ الْمُعَلِّمَةِ بتحقيق البلاغ في يوم غدير خم، فخطب خطبة، وقال: « أيّها الناس، إنيّ أوشك أن أُدعى فأُجِبْتُ، وإنيّ مسؤول وأنتم مسؤولون، فماذا أنتم قائلون ؟ » قالوا: نشهد أنّك قد بلّغت ونصحت، وجهدت، فجزاك الله خيراً.

قال: « ألستم تشهدون أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمّداً عبده ورسوله، وأنّ جنته حق، وناره حق، وأنّ الموت حقّ، وأنّ الساعة آتية لا ريب فيها، وأنّ الله يبعث من في القبور ؟ »

قالوا: بلى نشهد بذلك.

قال: « أللّهم اشهد »، ثمّ قال: أيّها الناس، ألا تسمعون ؟

قالوا: نعم.

۱. الغدير: ١ / ٢١٣ – ٢٢٣.

قال: « فإنيّ فرط على الحوض، فانظروني كيف تخلّفوني في الثقلين ».

فنادى مناد: وما الثقلان يا رسول الله ؟

قال: « الثقل الأكبر، كتاب الله، والآخر الأصلغر عترتي، وإنّ اللطيف الخبير نبَّأي انَّهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض، فلا تقدموهما فتهلكوا، ولا تقصروا عنهما فتهلكوا ».

ثمّ أخذ بيد عليٍّ فرفعها، حتى رؤي بياض آباطهما، وعرفه القوم أجمعون، فقال: « أيّها الناس من أولى الناس بالمؤمنين من أنفسهم ؟ ».

قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: « إنّ الله مولاي، وأنا مولى المؤمنين، وأنا أولى بهم من أنفسهم. فمن كنت مولاه، فعليّ مولاه » - يقولها ثلاث مرات .

ثمّ قال: « أللّهمّ وال من والاه، وعاد من عاداه، وأحبّ من أحبّه، وابغض من أبغضه، وانصر من نصره، واخذل من خذله، وأدر الحقّ معه حيث دار، ألا فليبلغ الشاهد الغائب ».

ثمّ لم يتفرّقوا حتى نزل أمين وحي الله بقوله:

ثمّ أخذ الناس يهنِّئون عليّاً، وممن هنّاه في مقدّم الصحابة الشيخان أبو بكر وعمر، كلّ يقول: بخ بخ، لك يا ابن أبي طالب أصبحت مولاي ومولى كلّ مؤمن ومؤمنة.

وقال حسّان: ائذن لي يا رسول الله أن أقول في عليّ أبياتاً، فقال: قل على

بركة الله، فقام حسّان، فقال:

فقال فمن مولاكم ونبيّكم إلهك مولانا وأنت نبينا فمن كنت مولاه فهذا وليُّه

يناديهم يوم الغدير نبيّهم بخمٍّ واسمع بالرسول منادياً فقالوا ولم يُبدوا هناك التعاميا ولم تلق منّا في الولاية عاصياً فقال له قم يا عليُّ فإنّني رضيتك من بعدي إماماً وهادياً فكونوا له أتباع صدق مواليا هناك دعا اللهم وال وليه وكن للذي عادى علياً معادياً

فلمّا سمع النبي أبياته، قال: « لا تزال يا حسّان مؤيّداً بروح القدس ما نصرتنا بلسانك ». ا

إِنَّ النبي وَلَا اللَّهِ عَلَيْهُ وَ إِن أَشَارِ إِلَى ولاية الإمام على بن أبي طالب بعد رحيله، فتارة في بدء الدعوة، وأُخرى في غزوة تبوك ٢، غير انَّما ذكره متقدماً على حديث الغدير لم يكن بياناً رسمياً لعامّة الأُمّة بل كانت بلاغات مقطعية، وأمّا في ذلك اليوم فقد قام بإبلاغ المحتشد العظيم على نحو أخذ منهم الإقرار والاعتراف بولاية على عاليًا إ

وبذلك أكمل دعائم دينه وأتم نعمة الله عليهم كما سيوافيك.

وأمّا تواتر الحديث فحدّث عنه ولا حرج، فقد رواه من الصـحابة ما يربو علىٰ ١٢٠ صـحابياً وأمّا من التابعين ما يقارب ٨٤ تابعياً، وأمّا العلماء الذين نقلوه عبر القرون فيزيد على ٣٤٠ عالماً، تجد نصوصهم وأسماءهم وأسماء كتبهم

١. الغدير: ٢ / ٣٣ - ٣٢.

٢. حديث المنزلة: أنت منّى بمنزلة هارونَ من موسىٰ إلّا أنَّه لا نبيَّ بعدي.

بتفصيل في كتاب الغدير. ١

ولا أظن أنّ ذا مسكة ومن له إلمام بعلم الحديث وقراءة الصحاح والمسانيد ينكر صحّة حديث الغدير أو تضافره بل تواتره، ولو أنكره فإنّما أنكره بلسانه لا بجنانه وقلبه اللّهمّ إلّا إذا كان غير مُلِمٌّ بعلم الحديث.

وإنّما المهم دلالة الحديث على ولاية الإمام وإمامته.

وقد استخدم النبي اللَّهُ النَّيُ الفظة « مولى » وقال: « من كنت مولاه » فهي بمعنى أولى، كما في قوله سبحانه: ﴿ فَالْيَوْمَ لا يُؤْخَذُ مِنكُمْ فِدْيَةٌ وَلا مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مَأْوَاكُمُ النَّارُ هِيَ مَوْلاكُمْ وَبِئْسَ المَصِيرُ ﴾. ٢

والمعنى أولى بكم الناركما فسره غير واحد من المفسرين، وهناك قرائن تؤيد على أنّ المقصود من المولى هو الأولى. الوارد في قوله سبحانه: ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾. ٣

وهناك قرائن لفظية محفوفة بالحديث وقرائن حالية تثبت أنّ المراد من المولى هو الأولى الوارد في الآية المتقدّمة، وإليك تلك القرائن:

القرينة الأُولى: قوله وَ اللهُ فَيَا فِي صدر الحديث: « أَلَسْتُ أُولَى بِكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ » وهو دليل على أنّ المراد من قوله: « فمن كنت مولاه » هو الأولى وذلك لأنّه رتب الثاني على الأوّل.

القرينة الثانية: دعاؤه في صدر الحديث: « أللّهم وال من والاه، وعاد من عاداه » فلو أُريد منه غير الأولى بالتصرّف فما معنى هذا التطويل ؟ فانّه لا يلتئم

۱. الغدير: ۱ / ۷۳ - ۱۵۲، تحت عنوان « طبقات الرواة من العلماء ».

٢. الحديد: ١٥. الأحزاب: ٩.

ذكر هذا الدعاء إلّا بتنصيب على علي الله مقاماً شامخاً يؤهله لهذا الدعاء.

القرينة الثالثة: أخذ الشهادة من الناس، حيث قال الله الله الله إلا الله إلا الله وأنّ محمّداً عبده ورسوله » فانّ وقوع « من كنت مولاه » في سياق الشهادة بالتوحيد والرسالة والمعاد، يُحقق كون المراد الإمامة والخلافة الملازمة للأولوية على الناس.

القرينة الرابعة: التكبير على إكمال الدين حيث لم يتفرقوا بعد كلامه حتى نزل إليه الوحي، بقوله تعالى: ﴿ اللَّهِ مَا كُمُ لُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ فقال رسول الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله الله الله الله الدين وإتمام النعمة ورضى الرب برسالتي والولاية لعليّ من بعدي، فبأي معنى يكمل به الدين وتتم به النعم ويرضى به الرب في عداد الرسالة، غير الإمامة التي بها تمام الرسالة وكمال نشرها وتوطيد دعائمها.

القرينة الخامسة: نعى النبي عَلَيْ اللَّهُ الناس حيث قال: «كأيِّ دعيت فأجبت»، وفي نقل آخر أنّه يوشك أن أدعى فأجيب، وهو يعطي هذا الانطباع أنّ النبي عَلَيْ اللَّهُ قد بلّغ أمراً مهمّاً كان يحذر أن يدركه الأجل قبل الإشارة إليه، وهو يعرب عن كون ما أشار إليه في هذا المحتشد هو تبليغ أمر مهم يخاف فوته وليس هو إلّا الإمامة.

القرينة السادسة: الأمر بإبلاغ الغائبين حيث أمر في آخر خطبته بأن يبلغ الشاهد الغائب، فلو لم يكن هذا الأمر الإمامة فما معنى هذا التأكيد ؟!

إلى غير ذلك من القرائن التي استقصاها شيخنا الأميني في غديره. ١

وقد أفرغ أُدباء الإسلام حديث النبي في قالب الشعر، فترى أنِّهم يعبرون عن

۱. الغدير: ۱ / ۳۷۰ – ۳۸۳.

حديث الغدير بقرائضهم وقصائدهم، وفي ذلك دلالة باهرة على أنّ المراد من المولى هي الأولوية، وها نحن نذكر شيئاً ثمّا أنشد في عصر الرسالة أو بعده وراء مانقلناه عن حسان بن ثابت.

قال على السَّلْإِ فِي أُرجوزته:

وأوجب لي ولايت عليكم رسول الله يوم غدير خم وقال قيس بن سعد بن عبادة ذلك الصحابي العظيم:

وعلى إمامنا وإمامٌ لسوانا أتى به التنزيل يوم قال النبيُّ من كنت مولا ه فهذا مولاه خطب جليل الله وإنّ داهية العرب عمرو بن العاص أنشد قصيدة طويلة معروفة بالجلجلية معترضاً فيها على

معاوية حيث لم يف بما وعده، وجاء فيها ما يلي:

وكم قد سمعنا من المصطفى وصايا مخصّصة في عليّ وفي يوم خمّ رقى منبراً يُبلّغ والركب لم يرحلِ فأنحله إمرة المؤمنين من الله مُستخلف المنحلِ "

إلى غير ذلك من القصائد والمنظومات والأراجيز لأدباء العصر وشعراء الإسلام الله يعتج بقولهم وكلماتهم، فقد صَبُّوا حديث الغدير في قرائضهم ولم يفهم الجميع منها إلّا الأولوية، كأولوية الرسول التي هي مناط الإمامة والخلافة، فلو لم يكن القائد أولى من المقود لما كان لكلامه نفوذ.

وفي الختام نذكر نزول آية إتمام النعمة في حقّ عليّ عليُّ اليُعلم أنّ حديث

١ و ٢ و ٣. الغدير: ٢ / ٢٥ و ٤٧ و ١١٥.

الغدير محفوف بآيتين: آية قبل النزول وهي آية التبليغ، وآية بعده وهي آية الإكمال، قال سبحانه: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلامَ دِينًا ﴾.

أصفقت الإمامية عن بكرة أبيهم على نزول هذه الآية الكريمة حول نص الغدير بعد أصحار النبي والنبي والمؤاد.

وعلى أي حال فهو أقرب إلى الحقيقة من كون نزولها يوم عرفة، كما جاء في صحيحي البخاري ومسلم وغيرهما لزيادة الأيام حينئذ، على أنّ ذلك معتضد بنصوص كثيرة لا محيص عن الخضوع لمفادها. ١

وقد أُثيرت حول الاستدلال بالآية إشكالات من قبل الإمام الفخر الرازي ( ۵۴۳ - ۶۰۸ ه ) في تفسيره الكبير. ٢

١. الغدير: ١ / ٢٣٠.

التفسير الكبير: ١٢ / ٢۶. وقد أجبنا عن هذه الأسئلة بتفصيل في مقال خاص طبع في كتاب رسائل ومقالات،
 الاحظ ص ۵۶۸ – ۵۷۵ من الكتاب المذكور.

تمّ البحث حول الإمامة و الخلافة، وكما ذكرنا في المقدّمة لمّا كان بين الإمامة و التعرف على أهل البيت على صلة وثيقة عقدنا فصلاً حول أهل البيت في القرآن الكريم يتناول سماتهم وحقوقهم هي

## أهل البيت عليه في القرآن الكريم

لقد حاز أهل البيت على أهمية بالغة في القرآن الكريم، وأشار إليهم في غير واحد من آياته ببيان سماحتهم، وحقوقهم، وما يمت إليهم بصلة، لا سيما آية التطهير المعروفة بين المسلمين، أعنى: قوله سبحانه: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾.

ولأجل أهمية الموضوع ألّف غير واحد من علماء الفريقين كتباً ورسائل حوله، أفاضوا فيها الكلام حول هوية أهل البيت ومناقبهم وفضائلهم.

وقد استرعى انتباهي في الفترة الأخيرة كتابان حول أهل البيت: أحدهما: «حقوق أهل البيت المعاصر المتوفي » لابن تيمية ( المتوفي عام ٧٢٨ ه )، والآخر: « الشيعة وأهل البيت » للكاتب المعاصر إحسان إلهي ظهير حيث بذلا الوسع لبيان نزول الآية في نساء النبي الماليات والكاتب الثاني أشد بخساً في هذا المجال. وقد أنصف الكتاب الأوّل بعض الإنصاف.

هذا وذاك ممّا دعاني إلى تبيين هوية أهل البيت من خلال القرائن الموجودة في الآية والروايات المتضافرة، مضافاً إلى بيان سماتهم وحقوقهم عسى أن يجبر بعض ما هضم من حقوقهم في ذينك الكتابين خصوصاً الكتاب الأخير.

وأود أن أشير في الختام إلى نكتة وهي أنّ آية التطهير لحنها لحن الثناء والتمجيد على أهل البيت عليه الله في حين أنّ لحن الآيات الواردة في نساء النبي المُنْ النصح والوعظ تارة، والتنديد والتوبيخ أُخرى.

أمّا الأوّل في الآيات الواردة في سورة الأحزاب.

يقول سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لأَزْوَاجِكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ الحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمتِّعْكُنَّ وَأُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلاً ﴾. ١

﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُضَاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْقَيْنِ وَكَانَ ذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرًا ﴾. ٢

﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ النِّسَاءِ إِنِ اتَّقَيْتُنَّ فَلا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلاً مَّعْرُوفًا ﴾. "

﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الجَاهِلِيَّةِ الأُولَىٰ وَأَقِمْنَ الصَّلَةَ وَآتِينَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللهِ وَرَسُولَهُ ﴾. \*

وأمّا الثاني أي التنديد والتوبيخ ففي الآيات الواردة في سورة التحريم:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾. ٥

﴿ إِن تَتُوبَا إِلَى اللهِ فَقَدْ صَـغَتْ قُلُوبُكُمَا وَإِن تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللهَ هُوَ مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ المُؤْمِنِينَ وَالمَلائِكَةُ بَعْدَ ذَٰلِكَ ظَهِيرٌ ﴾. ع

﴿ عَسَىٰ رَبُّهُ إِن طَلَّقَكُنَّ أَن يُبْدِ لَهُ أَزْوَاجًا خَيْرًا مِّنكُنَّ مُسْلِمَاتٍ مُّؤْمِنَاتٍ قَانِتَاتٍ تَائِبَاتٍ عَابِدَاتٍ سَائِحَاتٍ ثَيِّبَاتٍ وَأَبْكَارًا ﴾. ٧

فأُمّهات المؤمنين كسائر الصحابيات لهنّ من الفضل ما لغيرهنّ، ولكن آية التطهير بلغت من الثناء على أهل البيت بمكان تأبي من الانطباق عليهنّ بما عرفت لهنّ من السمات في الآيات وستوافيك دلالة الآية على عصمة أهل البيت وتنزيههم من الزلل والخطأ.

١. الاحزاب: ٢٨. ٢. الاحزاب: ٣٠. ٣. الأحزاب: ٣٢. 4. الاحزاب: ٣٣.

۵. الحريم: ۱. ع. التحريم: ۴. ٧. التحريم: ۵.

### أهل البيت علم الله

#### سماتهم وحقوقهم

لقد وردت لفظة « أهل البيت » مرّتين في القرآن الكريم.

قال سبحانه حاكياً عن لسان الرسل: ﴿ قَالُوا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللهِ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَّ حِيدٌ ﴾. ١

وقال تعالى: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الجَاهِلِيَّةِ الأُولَىٰ وَأَقِمْنَ الصَّلاةَ وَآتِينَ النَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا اللهُ لِيُدُهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾. ٢

فالآية الأُولى تخاطب أهل بيت خليل الله عند ما جاءتهم الرسل فبشّـروا امرأته بإسـحاق ومن وراء إسحاق بيعقوب.

ولمّا كانت هذه البشارة على خلاف السنن الكونيّة حيث كان الخليل شيخاً وزوجته طاعنة في السن، فلذلك تعجبت وقالت مخاطبة الرسل: ﴿ يَا وَيْلَتَىٰ أَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَٰذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ السن، فلذلك تعجبت وقالت مخاطبة الرسل: ﴿ يَا وَيْلَتَىٰ أَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَٰذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ السن، فلذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ ﴾ " فوافاها الجواب من

\_\_\_\_\_

۱. هود: ۷۳.

٢. الأحزاب: ٣٣.

۳. هود: ۷۲.

جانب الرسل الذين كانوا ملائكة وتمثّلوا بصورة الإنسان، قائلين: ﴿ أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللهِ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ ﴾.

وأمّا الآية الثانية فقد وردت في ثنايا الآيات التي نزلت في شأن نساء النبي عَلَيْشِكَا بدعوتمن إلى التخلّي عن الدنيا والتحلّي بالتقوى إلى غير ذلك من الوصايا التي وردت ضمن آيات. ١

والمهم في هذا المقام هو معرفة أهل البيت في الآية الثانية وما هي سماتهم وحقوقهم في الذكر الحكيم ؟

فهناك مباحث ثلاثة:

من هم أهل البيت عالياً ؟

وماهي سماتهم ؟

وماهي حقوقهم ؟

وها نحن نقوم بدراسة هذه المواضيع في فصول ثلاثة مستمدين من الله العون والتوفيق.

١. انظر سورة الأحزاب، الآيات: ٢٨ - ٣٤.

### الفصل الأوَّل

# من هم أهل البيت البيالا

غير أنّ تحقيق مفاد الآية وتبيين المراد من أهل البيت فيها وانطباقها على حديث الثقلين يستدعي البحث في موردين:

أ. أهل البيت لغة وعرفاً.

ب. أهل البيت في الآية المباركة.

وإليك الكلام فيهما واحداً تلو الآخر.

\* \* \*

### أ. أهل البيت لغة وعرفاً:

هذا اللفظ مركب من كلمتين ولكل مفهوم، ويمكن تحديد مفهوم « الأهل » من موارد استعماله فيقال:

١. أهل الأمر والنهي.

٣. أهل الكتاب. ٣

۵. أهل الرجل.

وهذه الموارد توقفنا على أنّ كلمة « أهل » تستعمل مضافاً فيمن كان له علاقة قوية بمن أضيف إليه، فأهل الإنجيل هم الذين يمارسون الحكم والبعث والزجر، وأهل الإنجيل هم الذين لهم اعتقاد به كأهل الكتاب وأهل الإسلام.

وقد اتفقت كلمة أهل اللغة على أنّ الأهل والآل كلمتان بمعنى واحد، قال ابن منظور: آل الرجل: أهله، وآل الله وآل رسوله: أولياؤه، أصلها أهل ثم أُبدلت الهاء همزة فصارت في التقدير أأل، فلمّا توالت الهمزتان أبدلوا الثانية ألفاً، كما قالوا: آدم وآخر، وفي الفعل آمن وآزر.

وقد أنشأ عبد المطلب عند هجوم أبرهة على مكّة المكرمة، وقد أخذ حلقة باب الكعبة وقال: وانصر على آل الصليب وعابديه اليوم آلك وعلى ما ذكرنا، فهذا اللفظ إذا أُضيف إلى شيء يقصد منه المضاف الذي له علاقة خاصة بالمضاف إليه، فأهل الرجل مثلاً هم أخص الناس به، وأهل المسجد، المتردون كثيراً إليه، وأهل الغابة القاطنون فيها ... فإذا لاحظنا موارد

استعمال هذه الكلمة لا نتردد في شمولها للزوجة والأولاد، بل وغيرهم ممّن تربطهم رابطة خاصة بالبيت من غير فرق بين الأولاد والأزواج، ولأجل ذلك ترى أنّه سبحانه يطلقه على زوجة إبراهيم كما عرفت في الآية.

هذا هو حق الكلام في تحديد مفهوم هذه الكلمة، ولنأت ببعض نصوص أئمّة اللغة.

قال ابن منظور: أهل البيت سكانه، وأهل الرجل أخص الناس به، وأهل بيت النبي: أزواجه وبناته وصهره، أعنى: عليّاً عليّا عليّا عليّاً ع

فلقد أحسن الرجل في تحديد المفهوم أوّلاً، وتوضيح معناه في القرآن الكريم ثانياً، كما أشار بقوله: « قيل » إلى ضعف القول الآخر، لأنّه نسبه إلى القيل.

وقال ابن فارس ناقلاً عن الخليل بن أحمد: أهل الرجل: زوجه، والتأهّل، التزوّج، وأهل الرجل: أخص الناس به، وأهل البيت: سكّانه، وأهل الإسلام: من يدين به. ٢

وقال الراغب في « مفرداته »: أهل الرجل من يجمعه وإيّاهم نسب أو دين أو ما يجري مجراهما من صناعة وبيت وبلد، فأهل الرجل في الأصل من يجمعه وإيّاهم مسكن واحد، ثم تجوز به فقيل: أهل بيت الرجل لمن يجمعه وإيّاهم النسب وتعورف في أُسرة النبي عليه الصلاة والسلام مطلقاً إذا قيل أهل البيت. "

وقال الفيروز آبادي: أهل الأمر: ولاته، وللبيت سكّانه، وللمذهب من يدين به، وللرجل زوجته كأهله، وللنبي أزواجه وبناته وصهره على - رضي الله تعالى

۱. لسان العرب: ۱۱ / ۲۹، مادة « أهل ».

٢. معجم مقاييس اللغة: ١ / ١٥٠.

٣. المفردات: ٢٩.

عنه - أو نساؤه والرجال الذين هم آله. ١

هذه الكلمات ونظائرها بين أعلام أهل اللغة كلّها تعرب عن أنّ مفهوم أهل البيت في اللغة هم الذين لهم صلة وطيدة بالبيت، وأهل الرجل من له صلة به بنسب أو سبب أو غيرهما.

هذا هو الحق الذي لامرية فيه والعجب من إحسان إلهي ظهير الذي ينقل هذه النصوص من أثمة اللغة وغيرهما ثم يستظهر أنّ أهل البيت يطلق أصلاً على الأزواج خاصة، ثم يستعمل في الأولاد والأقارب تجوّزاً، ثم يقول: هذا ما يثبت من القرآن الكريم كما وردت هذه اللفظة في قصة إبراهيم بالبشرى، فقال الله عزّ وجل في سياق الكلام: ﴿ وَامْرَ أَنّهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرْنَاهَا إبراهيم بالبشرى، فقال الله عزّ وجل في سياق الكلام: ﴿ وَامْرَ أَنّهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرْنَاهَا بِالسَّحَاقَ وَمِن وَرَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ \* قَالَتْ يَا وَيُلَتَى أَلَا وَ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهٰذَا بَعْلِي شَيْحًا إِنَّ فَمُنا الله عزّ وجل \* قَالُوا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللهِ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ فَذَا لَشَـعمل الله عزّ وجل هذه اللفظة على لسان ملائكته في زوجة إبراهيم عليه لا غير، وهكذا قال الله عزّ وجل في كلامه الحكم في قصة موسى عليه الصّلاة والسّلام: ﴿ فَلَمّا قَضنَى مُوسَى الأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ آنَسَ مِن جَانِبِ الطُّورِ نَارًا قَالَ لأَهْلِهِ امْكُثُوا إنِّي آنَسْتُ نَارًا ﴾ مُوسَى الأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ آنَسَ مِن جَانِبِ الطُّورِ نَارًا قَالَ لأَهْلِهِ امْكُثُوا إنِّي آنَسْتُ نَارًا ﴾ فهي بنت شعيب. \* في المراد من الأهل زوجة موسى عليه أبيه، وهي بنت شعيب. \*

نحن نسأل الكاتب من أين استظهر من كلمات أهل اللغة أنّ « الأهل »

١. القاموس المحيط: ٣ / ٣٣١.

۲. هود: ۷۳.

٣. القصص: ٣٠.

۴. الشيعة وأهل البيت: ۱۶ - ۱۷.

تطلق أصلاً على الأزواج خاصة، ثم تستعمل في الأولاد تجوّزاً ؟!

أليس قد تقدّم لنا كلام ابن منظور: أهل الرجل: أخص الناس به ؟! أليس الأولاد أخص الناس بالرجل ؟ ومن فسره بقوله: أهل الرجل زوجه لا يريد اختصاصه بالزوج، بل يشير إلى أحد موارد استعماله، ولأجل ذلك يستدركه ويصرح بقوله: أهل الرجل: أخص الناس به.

ثم نسأله عن دلالة الآيتين على اختصاص الأهل بالأزواج وهل في منطق اللغة والأدب جعل الاستعمال دليلاً على الانحصار ؟ فلا شك أنّ الأهل في الآيتين أُطلق على الزوجة، وليس الإطلاق دليلاً على الانحصار، على أنه أُطلق في قصة الخليل وأُريد الزوجة والزوج معاً، أي نفس الخليل بشهادة قوله تعالى: ﴿ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ والإتيان بضمير الجمع المذكر، وإرادة واحد منهما وحمل الخطاب العام على التعظيم، لا وجه له في المقام.

وحصيلة الكلام: انّ مراجعة كتب اللغة، وموارد استعمال الكلمة في الكتاب والسنّة تعرب عن أنّ مفهوم « الأهل » هو المعنى العام وهو يشمل كل من له صلة بالرجل والبيت صلة وطيدة مؤكدة من نسب أو سبب أو غير ذلك، من غير فرق بين الزوجة والأولاد وغيرهم، وأنّ تخصيصها بالزوجة قسوة على الحق، كما أنّ تخصيصها لغة بالأولاد وإخراج الأزواج يخالف نصوص القرآن واستعمالها كما عرفت في الآيات الماضية.

هذا هو الحق في تحديد المفهوم، فهلم معي نبحث عما هو المراد من هذا المفهوم في الآية الكريمة، وهل أُريد منه كل من انتمى إلى البيت من أزواج وأولاد أو أنّ هناك قرائن خاصة على أنّ المقصود قسم من المنتمين إليه ؟ وليس هذا بشيء غريب، لأنّ المفهوم العام قد يطلق ويراد منه جميع الأصناف والأقسام كما يطلق

ويراد منه حسب القرائن بعضهم، وقد عرفت أنّ المراد من الأهل في قصة موسى زوجته وفي قصة إبراهيم زوجته، وعلى هذا لا شك في شمول كلمة أهل البيت للزوجة والأولاد وغيرهما إلّا أن تقوم قرائن على أنّ المراد صنف خاص، والمدّعى انّه قد قامت القرائن على إرادة صنف خاص منهم، وتتبيّن في البحث الآتي:

### ب. أهل البيت في الآية المباركة ؟

اختلف المفسرون في بيان ما هو المراد من « أهل البيت » في الآية المباركة على أقوال، غير أنّ العبرة بقولين، والأقوال الأُخر شاذة لا يعبأ بها، وانّما اختلقت لحل الإشكالات الواردة على القول الثاني كما سيوافيك بيانها في آخر البحث.

١. المراد بنت النبي وصهره وولداهما الحسن والحسين عالميلاً.

٢. نساء النبي طَلَهُ وَسَالَةٍ . ١

ولا بد من إمعان النظر في تعيين المراد بعد قابلية اللفظ لشمول كلتا الطائفتين، فنقول: إنّ هناك قرائن تدل بوضوح على أنّ المراد من هذه الكلمة جماعة خاصة منتمين إلى البيت النبوي بوشائج خاصة لا كل المنتمين إليه، وإليك تلك القرائن:

القرينة الأُولى: اللام في « أهل البيت » للعهد

لا شك أنّ اللام قد تطلق ويراد منها الجنس المدخول كقوله سبحانه: ﴿ إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾. ٢

١. وهناك أقوال أُخر شاذة جداً ستوافيك في مختتم البحث.

٢. العصر: ٢.

وقد يطلق ويراد منها استغراق أفراده كقوله سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّدِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ ﴾. ١

وثالثة تستعمل في العهد باعتبار معهودية مدخولها بين المتكلّم والمخاطب.

ولا يمكن حمل اللام في « البيت » على الجنس أو الاستغراق، لأنّ الأوّل انّما يناسب إذا أراد المتكلم بيان الحكم المتعلّق بالطبيعة كما يعلم من تمثيلهم لذلك بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴾ `، ومن المعلوم أنّ الآية الكريمة ليســت بصــدد بيان حكم طبيعة أهل البيت، كما لا يصح أن يحمل على العموم، أي: جميع البيوت في العالم، أو بيوت النبي، وإلَّا لناسب الإتيان بصيغة الجمع فيقول: أهل البيوت، كما أتى به عندما كان في صدد إفادة ذلك، وقال في صدر الآية: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ ﴾.

فتعين أن يكون المراد هو الثالث، أي البيت المعهود، فالآية تشير إلى إذهاب الرجس عن أهل بيت خاص، معهود بين المتكلم والمخاطب، وحينئذ يقع الكلام في تعيين هذا البيت المعهود، فما هو هذا البيت ؟ هل هو بيت أزواجه، أو بيت فاطمة وزوجها والحسن والحسين المهميل ؟

لا سبيل إلى الأوّل، لأنّه لم يكن لأزواجه بيت واحد حتى تشير اللام إليه، بل تسكن كل واحدة في بيت خاص، ولو أُريد واحداً من بيوتهن لاختصت الآية بواحدة منهم، وهذا ما اتفقت الأُمّة على خلافه.

أضف إلى ذلك أنّه على هذا يخرج بيت فاطمة مع أنّ الروايات ناطقة بشمولها، وانّما الكلام في شمولها لأزواج النبي كما سيوافيك بيانه.

> ۱. التوبة: ۷۳. ۲. المعارج: ۱۹.

هذا كلّه على تسليم أنّ المراد من البيت هو البيت المبني من الأحجار والآجر والأخشاب، فقد عرفت أنّ المتعيّن حمله على بيت خاص معهود ولا يصح إلاّ حمله على بيت فاطمة، إذ ليس هناك بيت خاص صالح لحمل الآية عليه.

وأمّا لو قلنا بأنّ البيت قد يطلق ويراد منه تارة هذا النسق، كما في قوله تعالى: ﴿ وَقَرْنَ فِي بِيُوتِكُنَّ وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الأُولَىٰ ﴾، وأُخرى غير هذا النمط من البيت، مثل قول القائل: « بيت النبوّة » و « بيت الوحي » تشبيهاً لهما على المحسوس، فلا محيص أن يراد منه المنتمون إلى النبوّة والوحي بوشائج معنوية خاصة على وجه يصح مع ملاحظتها، عدّهم أهلا لللك البيت، وتلك الوشائج عبارة عن النزاهة في الروح والفكر، ولا يشمل كل من يرتبط ببيت النبوة عن طريق السبب أو النسب فحسب، وفي الوقت نفسه يفتقد الأواصر المعنوية الخاصة، ولقد تفطّن العلّامة الرخشري صاحب التفسير لهذه النكتة، فهو يقول في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلقد تفطّن اللهِ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ ، لأخّا كانت في بيت الآيات ومهبط المعجزات والأمور الخارقة للعادات، فكان عليها أن تتوقر ولا يزدهيها ما يزدهي الآيات ومهبط المعجزات في غير بيوت النبوة، وان تسبح الله وتمجّده مكان التعجب، وإلى ذلك أشارت الملائكة في قولها: ﴿ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ أرادوا أنّ هذه وأمثالها ممّا يكرمكم به ربّ العزة، ويخصّكم بالأنعام به يا أهل بيت النبوة. ٢

وعلى ذلك لا يصح تفسير الآية بكل المنتسبين عن طريق الأواصر الجسمانية لبيت خاص حتى بيت فاطمة، إلّا أن تكون هناك الوشائج المشار

۱. هود: ۷۳.

۲. الكشّاف: ۲ / ۱۰۷.

إليها، ولقد ضل من ضل في تفسير الآية بغير تلك الجماعة عليها السلام، فحمل البيت في الآية على البيت المبني من حجر ومدر مع أنّ المراد غيره.

ولقد جرى بين قتادة ذلك المفسر المعروف وبين أبي جعفر محمد بن عليّ الباقر عليّ محادثة لطيفة أرشده الإمام فيها إلى هذا المعنى الذي أشرنا إليه، قال – عندما جلس أمام الباقر عليّ \_ .: لقد جلست بين يدي الفقهاء وقدّام ابن عباس فما اضطرب قلبي قدّام واحد منهم ما اضطرب قدّامك. قال له أبو جعفر عليّ : « ويحك، أتدري أين أنت ؟ أنت بين يدي: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا السَّمُهُ يُستبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالاصَالِ \* رِجَالٌ لا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلا بَيْعُ عَن ذِكْر اللهِ وَإِقَامِ الصَّلِدةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ ﴾ افأنت ثم ونحن أولئك » فقال له قتادة: صدقت والله جعلني الله فداك، والله ما هي بيوت حجارة ولا طين. الله على الله فداك، والله ما هي بيوت حجارة ولا طين. الله

وهذه القرينة تحضّ المفسر على التحقيق عن الأفراد الذين يرتبطون بالبيت بأواصر معينة، وبذلك يسقط القول بأنّ المراد منه أزواج النبي المُنْ المُنّ لأنّه لم تكن تلك الوشائج الخاصة باتفاق المسلمين بينهم وأقصى ما عندهن أنهنّ كنّ مسلماتٌ مؤمنات.

### القرينة الثانية: تذكير الضمائر

نرى أنّه سبحانه عندما يخاطب أزواج النبي يخاطبهن حسب المعتاد بضمائر التأنيث، ولكنّه عندما يصل إلى قوله: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ ... ﴾ يغير الصيغة الخطابية في التأنيث ويأتي بصيغة التذكير، فما هو السر في تبديل الضمائر لو كان المراد أزواج النبي ؟ وإليك نص الآيات:

۲. الكافى: ۶ / ۲۵۶ – ۲۵۷.

١. النور: ٣٤ - ٣٧.

\_\_\_\_\_\_

﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ النِّسَاءِ إِنِ اتَّقَيْتُنَّ فَلا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلاً مَّعْرُوفًا ﴿. ١

﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الأُولَىٰ وَأَقِمْنَ الصَّلاةَ وَآتِينَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾. ٢

﴿ وَاذْكُرْنَ مَا يُتْلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللهِ وَالْحِكْمَةِ إِنَّ اللهَ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا ﴾. ٣

ترى أنّه سبحانه يخاطبهن في الآية الأُولى بهذه الخطابات:

١. لستن. ٢. اتقيتن. ٣. فلا تخضعن. ٤. وقلن.

ويخاطبهن في الآية الثانية بهذه الخطابات:

١. قرن. ٢. بيوتكن. ٣. لا تبرجن. ٤. أقمن. ٥. آتين. ٤. أطعن.

كما يخاطبهن في الآية الثالثة بقوله:

١. واذكرن. ٢. بيوتكن.

وفي الوقت نفسه يتخذ في ثنايا الآية الثانية موقفاً خاصاً في الخطاب ويقول:

١. عنكم. ٢. يطهركم.

فما وجه هذا العدول إذا كان المراد نساء النبي ؟!

أو ليس هذا يدل على أنّ المراد ليس نساءه وَالْمُوْتُكُورُ .

١. الأحزاب: ٣٢.

٢. الأحزاب: ٣٣.

٣. الأحزاب: ٣٢.

وقد حاول القرطبي التفصيّ عن الإشكال فقال: إنّ تذكير الضمير يحتمل لأن يكون خرج مخرج « الأهل » كما يقول لصاحبه: كيف أهلك، أي امرأتك ونساؤك ؟ فيقول: هم بخير، قال الله تعالى: ﴿ أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللهِ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾. ١

ولكن المحاولة فاشلة فانّ ما ذكره من المثال على فرض سماعه من العرب، إنّما إذا تقدّم « الأهل » في وتأخّر الضمير، دون العكس كما في الآية، فإنّ أحد الضميرين مقدّم على لفظ « الأهل » في الآية كما يقول: ﴿ عَنكُمُ الرّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾.

وأمّا الاستشهاد في الآية فغير صحيح، لأنّ الخطاب فيها لإبراهيم وزوجته، فيصح التغليب تغليب الأشرف على غيره في الخطاب والمفروض في المقام أنّ الآية نزلت في زوجاته ونسائه خاصة فلا معنى للتغليب.

نعم المّا تصح فكرة التغليب لو قيل بأنّ المراد منه، هو أولاده وصهره وزوجاته، وهو قول ثالث سنبحث عنه في مختتم البحث، وسيوافيك أنّ بقية الأقوال كلها مختلقة لتصحيح الإشكالات الواردة على النظرية الثانية، فلاحظ.

#### القرينة الثالثة: الإرادة تكوينية لا تشريعية

سيوافيك الكلام عند البحث في سمات أهل البيت، أنّ من سماقه، كونهم معصومين من الذنب وذلك بدليل كون الإرادة في قوله: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ ... ﴾ هي الإرادة التكوينيّة، التي لا ينفك المراد فيها عن الإرادة وبكون متحقّقاً وثابتاً في

١. جامع الأحكام: ١٢ / ١٨٢.

الخارج، وبما أنّ المراد هو إذهاب الرجس وإثبات التطهير وتجهيزهم بالأسباب والمعدّات المنتهية إلى العصمة، فلا يصح أن يراد من أهل البيت أزواج النبي، إذ لم يدّع أحد من المسلمين كونهن معصومات من الذنب ومطهرات من الزلل. فلا مناص عن تطبيقه على جماعة خاصة من المنتمين إلى البيت النبوي الذين تحقّق فيهم تعلّقهم بالأسباب والمقتضيات التي تنتهي بصاحبها إلى العصمة ولا ينطبق هذا إلّا على الإمام عليّ وزوجته والحسنين عليك ، لأنّ غيرهم مجمع على عدم اتصافهم بحذه الأسباب.

القرينة الرابعة انّ الآيات المربوطة بأزواج النبي تبتدئ من الآية ٢٨ وتنتهي بالآية ٣٣، وهي تخاطبهن تارة بلفظ « الأزواج » ومرتين بلفظ « نساء النبي » الصريحين في زوجاته، فما هو الوجه في العدول عنهما إلى لفظ « أهل البيت » فإنّ العدول قرينة على أنّ المخاطب به غير المخاطب بمما.

## أهل البيت في كلام النبي الأكرم وَ اللَّهُ وَاللَّهِ الْأَكْرِم وَ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

قد وقفت على المراد من أهل البيت في الآية المباركة من خلال دراسة مفردات الآية وجملها وهدفها.

 ببيان فضائل أهل البيت والتعريف بمم، والتصريح بأسمائهم على وجه يظهر من الجميع اتفاقهم على نزول الآية في حق العترة الطاهرة، وسيوافيك نزر من شعرهم في مختتم البحث.

كل ذلك يعرب عن أنّ الرأي العام بين المسلمين في تفسير أهل البيت هو القول الأوّل، وأنّ القول بأنّ المقصود منهم زوجاته كان قولاً شاذاً متروكاً ينقل ولا يعتنى به، ولم ينحرف عن ذلك الطريق المهيع إلّا بعض من اتخذ لنفسه تجاه أهل البيت موقفاً يشبه موقف أهل العداء والنصب.

قام النبي الله الله الله البيت بطرق ثلاثة نشير إليها:

١. صرّح بأسماء من نزلت الآية في حقّهم حتى يتعين المنزول فيه باسمه ورسمه.

٢. قد أدخل جميع من نزلت الآية في حقّهم تحت الكساء، ومنع من دخول غيرهم، وأشار
 بيده إلى السماء وقال: « أللّهم إنّ لكل نبي أهل بيت وهؤلاء أهل بيتي » كما سيوافيك نصّه.

٣. كان يمر ببيت فاطمة عدّة شهور، كلّ ما خرج إلى الصلاة فيقول: الصلاة أهل البيت: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾.

وبهذه الطرق الثلاثة حدّد أفراد أهل البيت وعيّن مصاديقهم على وجه يكون جامعاً لهم ومانعاً عن غيرهم، ونحن ننقل ما ورد حول الطرق الثلاثة في التفسيرين: الطبري والدر المنثور للسيوطي، ثم نأتي بما ورد في الصحاح الستة حسب ما جمعه ابن الأثير الجزري في كتابه « جامع الأصول » وأخيراً نشير إلى

الجوامع التي جمعت فيها أحاديث الفريقين حول نزول الآية في حق الخمسة الطيبة، ونترك الباقي إلى القارئ الكريم، فإنّ البحث قرآني لا حديثي والاستيعاب في الموضوع يحوجنا إلى تأليف مفرد.

## الطائفة الأُولى: التصريح بأسمائهم

١. روى الطبري: عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله وَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونَا الله عنه، وخسية في خسة: في وفي علي رضي الله عنه، وحسن رضي الله عنه، وحسين رضي الله عنه، وفاطمة رضي الله عنها: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ ».

۴. وأخرج ابن جرير وابن أبي حاتم والطبراني عن أبي سعيد الخدري.

رضي الله عنه \_\_، قال: قال رسول الله ﷺ: « نزلت هذه الآية في خمسة: فيّ، وفي عليّ، وفاطمة، وحسن، وحسين ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾.

#### الطائفة الثانية: إدخالهم تحت الكساء

إدخالهم تحت الكساء أو « مرط أو ثوب » أو « عباءة أو قطيفة »: فقد وردت حوله هذه الروايات :

- ۵. أخرج الطبري قال: قالت عائشة: خرج النبي الله النبي الما الما الله وعليه مِرط مرجل من شعر أسود فجاء الحسن فأدخله معه، ثم قال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾.
- ٤. أخرج الطبري قال: عن أُمّ سلمة قالت: كان النبي الله عندي وعلي وفاطمة والحسن والحسين فجعلت لهم خزيرة فأكلوا وناموا وغطّى عليهم عباءة أو قطيفة ثم قال: « أللهم هؤلاء أهل بيتي أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً ».
- ٧. أخرج الطبري: عن أبي عمار قال: إنيّ لجالس عند واثلة بن الأسقع إذ ذكروا عليّاً رضي الله عنه فشتموه، فلمّا قاموا قال: إجلس حتى أخبرك عن هذا الذي شتموا، إنيّ عند رسول الله عَلَيْ الله عَلَيْ فَالَاءَ أَهُل بيتي، أللّهم إذ جاءه عليّ وفاطمة وحسن وحسين فألقى عليهم كساء له ثم قال: أللّهم هؤلاء أهل بيتي، أللّهم اذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً.
- ٨. أخرج الطبري: عن أبي عمار قال: سمعت واثلة بن الأسقع يحدّث قال: سألت عن علي بن أبي طالب في منزله، فقالت فاطمة: قد ذهب يأتي برسول الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ ودخلت، فجلس رسول الله عَلَيْ على

الفراش وأجلس فاطمة عن يمينه وعليّاً عن يساره وحسناً وحسيناً بين يديه، فلفع عليهم بثوبه، وقال: « ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ أللهم هؤلاء أهلي أللهم أهلي ».

9. أخرج الطبري: عن أبي سعيد الخدري عن أُمّ سلمة قالت: لـــمّا نزلت هذه الآية ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ دعا رســول الله ﷺ عليّاً وفاطمة وحسناً وحسيناً، فجلّل عليهم كساءً خيبرياً، فقال: « أللّهم هؤلاء أهل بيتي، أللّهم اذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً »، قالت: أُمّ سلمة قلت: ألست منهم ؟ قال: « أنت إلى خير ».

١٠٠ أخرج الطبري: عن أبي هريرة، عن أم سلمة: قالت: جاءت فاطمة إلى رسول الله وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ ولِللللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ ولَا مُلّا الللّهُ وَلّهُ ول

11. أخرج الطبري: عن عمر بن أبي سلمة، قال: نزلت هذه الآية على النبي عَلَيْ الْمَيْتُ في بيت أُمِّ سلمة: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ فدعا حسناً وحسيناً وفاطمة فأجلسهم بين يديه، ودعا عليّاً فأجلسه خلفه، فتجلّل هو وهم بالكساء، ثم قال: « هؤلاء أهل بيتي، فأذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً »، قالت أُم سلمة: أنا معهم، قال: « مكانك، وأنت على خير ».

۱۲. أخرج الطبري: قال عامر بن سعد، قال: قال سعد: قال رسول الله وَ الله عَلَيْ حين نزل عليه الوحي فأخذ عليّاً وابنيه وفاطمة، وأدخلهم تحت ثوبه ثم قال: « ربّ هؤلاء أهلي وأهل بيتي ».

١٠٠ روى السيوطي: وأخرج ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه عن أم سلمة رضي الله عنهما زوج النبي عَلَيْ أنّ رسول الله عنها ببرمة فيها خزيرة، فقال رسول الله عنها على منامة له عليه كساء خيبري، فجاءت فاطمة رضي الله عنها ببرمة فيها خزيرة، فقال رسول الله عَلَيْتُ « ادعي زوجك وابنيك حسناً وحسيناً »، فدعتهم، فبينما هم يأكلون إذ نزلت على رسول الله عَلَيْتُ فَيُ فَعَلَمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطُهِيرًا ﴾ فأخذ النبي عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطُهِيرًا ﴾ فأخذ النبي عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وأوماً بما إلى السماء ثم قال: « أللهم هؤلاء أهل أزاره فغشاهم إياها، ثم أخرج يده من الكساء وأوماً بما إلى السماء ثم قال: « أللهم هؤلاء أهل بيتي وخاصّتي فأذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً »، قالها ثلاث مرات، قالت أم سلمة ( رضي الله عنها ): فأدخلت رأسي في الستر، فقلت: يا رسول الله وأنا

معكم ؟ فقال: « إنَّك إلى خير » مرّتين.

10. روى السيوطي: وأخرج الطبراني عن أُم سلمة - رضي الله عنها - أنّ رسول الله عَلَيْكُو الله عَلَيْهُم وضع يده عليهم، ثم قال: أللهم إنّ هؤلاء أهل محمد وفي لفظ: آل محمد فاجعل صلواتك وبركاتك على آل محمد كما جعلتها على آل إبراهيم إنّك حميد مجيد ». قالت أُم سلمة - رضي الله عنها ـ: فرفعت الكساء لأدخل معهم فجذبه من يدي وقال: « إنّك على خير سلمة - رضي الله عنها ـ: فرفعت الكساء لأدخل معهم فجذبه من يدي وقال: « إنّك على خير ».

15. روى السيوطي: وأخرج الطبراني عن أُم سلمة - رضي الله عنها - قالت: جاءت فاطمة - رضي الله عنها - إلى أبيها بثريدة لها، تحملها في طبق لها حتى وضعتها بين يديه، فقال لها: « أين ابن عمّك ؟ » قالت: « هو في البيت ». قال: « إذهبي فادعيه وابنيك »، فجاءت تقود ابنيها كل واحد منهما في يد وعليّ - رضي الله عنه - يمشي في أثرهما حتى دخلوا على رسول الله عنه المنامة في الجلسهما في حجره وجلس عليّ - رضي الله عنه - عن يمينه وجلست فاطمة - رضي الله عنها - عن يمينه وجلست كان بساطناً على المنامة في البيت. ١

1 . ١٧. روى السيوطي: وأخرج ابن مردويه والخطيب عن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه - قال: كان يوم أُمّ سلمة أُم المؤمنين - رضي الله عنها - فنزل جبرئيل عليه على رسول الله وَاللهُ وَالله

١. وإجمال الحديث وابحامه يرتفع بالرجوع إلى سائر ما روي عن أُم سلمة في ذلك المضمار.

« أللّهم هؤلاء أهل بيتي، أللّهم أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً »، قالت أُم سلمة - رضي الله عنها .: فأنا معهم يا نبي الله ؟ قال: « أنت على مكانك، وأنّك على خير ».

11. روى السيوطي: وأخرج الترمذي وصحّحه، وابن جرير، وابن المنذر، والحاكم وصحّحه، وابن مردويه والبيهقي في سننه، من طرق، عن أُمّ سلمة - رضي الله عنها - قالت: في بيتي نزلت: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ وفي البيت فاطمة وعليٌّ والحسن والحسين فجللهم رسول الله وَ اللهُ وَا اللهُ وَالمُوالِقُونَا اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالمُلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلمُلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلمُلّمُ وَاللّهُ وَلمُوا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلمُوا الللللّهُ وَلمُلّمُ وَلمُوا وَلمُلّمُ وَاللّ

١٩. روى السيوطي: وأخرج ابن أبي شيبة، وأحمد، ومسلم، وابن جرير، وابن أبي حاتم، والحاكم عن عائشة - رضي الله عنها - قالت: خرج رسول الله وَ عَلَيْكُ عَداة وعليه مرط مرجّل من شعر أسود، فجاء الحسن والحسين - رضي الله عنهما - فأدخلها معه، ثم جاء عليّ فأدخله معه، ثم قال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾.

٠٢. روى السيوطي: وأخرج ابن جرير والحاكم وابن مردويه، عن سعد قال: نزل على رسول الله عَلَيْكُ الله عليه وأهل الله عَلَيْكُ وفاطمة وابنيهما تحت ثوبه ثم قال: « أللهم هؤلاء أهلي وأهل بيتي ».

٢١. روى السيوطي: وأخرج ابن أبي شيبة، وأحمد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والطبراني، والحاكم وصححه، والبيهقي في سننه، عن واثلة ابن الأسقع - رضي الله عنه - قال: جاء رسول الله المسلمة والمعه حسن وحسين وعليٌّ، حتى دخل فأدنى عليّاً وفاطمة فأجلسهما بين يديه وأجلس حسناً

وحسيناً كل واحد منهما على فخذه ثم لفّ عليهم ثوبه وأنا مستدبرهم، ثم تلاهذه الآية: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾.

# الطائفة الثالثة: تعيينهم بتلاوة الآية على بابمم

٢٢. أخرج الطبري: عن أنس، أنّ النبي عَلَيْ اللهُ عَلَيْ كَان يمرّ ببيت فاطمة ستّة أشهر كلّ ما خرج إلى الصّلة، فيقول: الصلة أهل البيت: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ ».

عهد النبي عَلَيْشُكُونَ قَال: رأيت النبي عَلَيْشُكُونَ إِذَا طلع الفجر جاء إلى باب علي وفاطمة فقال: الصلاة الصلاة: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾.

٢٢. أخرج الطبري: عن يونس بن أبي إسحاق باسناده، عن النبي وَالْمُ اللهُ مثله.

٢٤. روى السيوطي: أخرج ابن مردويه، عن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه - قال: لما دخل عليُّ رضي الله عنه بفاطمة رضي الله عنها جاء النبي المُنْفَالِيُّ أربعين

صباحاً إلى بابحا يقول: « السلام عليكم أهل البيت ورحمة الله وبركاته، الصلاة رحمكم الله ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ أنا حرب لمن حاربتم، أنا سلم لمن سالمتم ».

٢٧. روى السيوطي: أخرج ابن جرير، وابن مردويه، عن أبي الحمراء رضي الله عنه قال: حفظت من رسول الله عَلَيْنُ عُمَانية أشهر بالمدينة ليس من مرّة يخرج إلى صلاة الغداة إلّا أتى إلى باب عليّ رضي الله عنه فوضع يده على جنبتي الباب ثم قال: « الصلاة الصلاة: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ ».

٢٨. روى السيوطي: وأخرج ابن مردويه، عن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: شهدنا رسول الله وَاللَّهِ عَلَيْكُ الله عَلَمْ تَلِيهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَم وقت كل صلاة، فيقول: « السلام عليكم ورحمة الله وبركاته أهل البيت ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الله لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ الصلاة رحمكم الله » كل يوم خمس مرّات.

٢٩. روى السيوطى: وأخرج الطبراني عن أبي الحمراء رضى الله عنه، قال: رأيت رسول الله وَ اللَّهُ اللّ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾. ١

مرور على ما رواه العلمان

قد تعرّفت على أكثر ما رواه الطبري والسيوطى في تفسيرهما، وتركنا بعض ما

١. لاحظ للوقوف على مصادر هذه الروايات تفسير الطبري: ٢٢ / ۵ - ٧، والدر المنثور: ۵ / ١٩٨ - ١٩٩٠.

نقلاه في ذلك المجال عن أعلام التابعين، وما رويناه ينتهي اسناده إلى أقطاب الحديث من الصحابة وعيون الأثر، وهم:

- ١. أبو سعيد الخدري.
  - ٢. أنس بن مالك.
    - ٣. ابن عباس.
- ۴. أبو هريرة الدوسي.
- ۵. سعد بن أبي وقاص.
  - واثلة بن الأسقع.
- ٧. أبو الحمراء، أعنى: هلال بن الحارث.
  - ٨. أُمّهات المؤمنين: عائشة وأُم سلمة.

أيصح بعد هذا لمناقش أن يشك في صحة نزولها في حق العترة الطاهرة ؟! وليس الطبري والسيوطي فريدين في نقل تلك المأثورة، بل سبقهما، أصحاب الصحاح والمسانيد فنقلوا نزول الآية في حقهم صريحاً أو كناية، ولا بأس بنقل ما جاء في خصوص الصحاح حتى يعضد بعضه بعضاً فنقول:

٣٠. أخرج الترمذي: عن سعد بن أبي وقاص - رضي الله عنه \_، قال: لـمّا نزلت هذه الآية: ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ ﴾ الآية، دعا رسول الله وَلَيْسُكُونَ عليّاً وفاطمة وحسناً وحسيناً فقال: ﴿ أَللّهم هؤلاء أهلى ».

١. آل عمران: ٤١.

٣١. أخرج الترمذي: عن أُم سلمة رضي الله عنها: قالت إنّ هذه الآية نزلت في بيتي ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ قالت: وأنا جالسة عند الباب فقلت: يا رسول الله الست من أهل البيت ؟ فقال: ﴿إنّنَكَ إلى خير، أنت من أزواج رسول الله عَلَيْ وَفاطمة وحسن وحسين، فجلهم بكسائه وقال: ﴿ أللَّهُم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً ».

وفي رواية أنّ النبي عَلَيْهُ على الحسن والحسين وعليّ وفاطمة ثم قال: « أللّهم هؤلاء أهل بيتي وحامَّتي اذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً ». قالت أم سلمة: وأنا معهم يا رسول الله ؟ قال: « إنّك إلى خير ».

٣٢. أخرج الترمذي: عن عمر بن أبي سلمة قال: نزلت هذه الآية على النبي عَلَيْشُكَاتُو: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ في بيت أُم سلمة، فدعا النبي عَلَيْشُكَاتُ فاطمة وحسناً وحسيناً، فجللهم بكساء، وعليُّ خلف ظهره، ثم قال: « اللّهم هؤلاء أهل بيتي فاذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً ». قالت أُم سلمة: وأنا معهم يا نبي الله ؟ قال: « أنت على مكانك وأنت على خير ».

٣٣. أخرج الترمذي: عن أنس بن مالك: انّ رسول الله ﷺ كان يمرُّ بباب فاطمة إذا خرج إلى الصلاة حين نزلت هذه الآية قريباً من ستة أشهر يقول: الصلاة أهل البيت ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدُهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾.

٣٣. أخرج مسلم: عن عائشة قالت: خرج النبي المُنْفِئَةُ وعليه مِرط مُرَحَّل أسود، فجاءه الحسن فأدخله، ثم جاءت فاطمة

فأدخلها، ثم جاء عليٌ فأدخله، ثم قال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ الْيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ ﴾ الآية.

70. أخرج مسلم: عن زيد بن أرقم: قال يزيد بن حيان: القد لقيت يا زيد خيراً كثيراً، رأيت بن مسلم إلى زيد بن أرقم، فلما جلسنا إليه قال له حصين: لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً، رأيت رسول الله عَلَيْتُ وسمعت حديثه، وغزوت معه، وصليت خلفه، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً، حدّثنا يا زيد ما سمعت من رسول الله عَلَيْتُ ، قال: يا ابن أخي، والله لقد كبرت سني، وقدم عهدي، ونسبت بعض الذي كنت أعي من رسول الله عَلَيْتُ ، فما حدثتكم فاقبلوا ومالا فلا تكلفونيه، ثم قال: قام رسول الله عَلَيْتُ يوماً فينا خطيباً بماء يدعى: خمّاً، بين مكّة والمدينة، فحمد الله وأثنى عليه، ووعظ وذكر، ثم قال: ﴿ أمّا بعد: ألا أيّها الناس، إنّما أنا بشر، يوشك أن يأتيني رسول ربّي فأجيب، وأنا تارك فيكم ثقلين أولهما: كتاب الله فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به، فحث على كتاب الله ورغّب فيه، ثم قال: وأهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، فقال له حصين: ومن أهل بيته يا زيد ؟ أليس نساؤه من أهل بيته ؟ قال: نساؤه من أهل بيته، ولكن أهل بيته من حرم الصدقة بعده قال: ومن هم ؟ قال: آل عليّ، وآل عقيل، وآل جعفر، وآل عباس، قال: كل هؤلاء حرم الصدقة ؟ قال: نعم، زاد في رواية ﴿ كتاب الله فيه الهدى والنور من استمسك به وأخذ به كان على الهدى والنور من استمسك به وأخذ به كان على الهدى ومن أخطأه ضل ».

وفي أُخرى نحوه: غير أنّه قال: « وإنّي تارك فيكم ثقلين أحدهما: كتاب الله وهو حبل الله فمن اتبعه كان على الله فمن على ضلالة، وفيها

فقلنا: مَن أهل بيته ؟ نساؤه قال: لا وأيم الله إنّ المرأة تكون مع الرجل العصر من الدهر، ثم يطلقها فترجع إلى أبيها وقومها، أهل بيته: أصله وعصبته الذين حرموا الصدقة بعده. ١

هذا ما رواه أصحاب الصحاح حول نزول الآية في حق العترة الطاهرة وتركنا ما رواه الإمام أحمد في مسنده روماً للاختصار، وفي هذا غنى وكفاية لمن رام الحق واتبعه وعرف الباطل فاجتنبه، ومن أراد التوسع فعليه الرجوع إلى المصادر التالية:

- ١. العمدة للمحدث الحافظ يحيى بن سعيد المتوفّى عام ٥٠٠ ه الطبعة الحديثة. ٢
  - ٢. بحار الأنوار: ٣٥ / ٢٠٤ ٢٢٤.
- ٣. غاية المرام: ٢٨٧ و ٢٩٢، فقد أورد فيه واحداً وأربعين حديثاً من كتب أهل السنة، وأربعاً
   وثلاثين من كتب الشيعة.
  - ۴. تفسير البرهان: ٣ / ٣٠٩ ٣٠٥، فقد أورد فيه خمساً وستين حديثاً.
    - ۵. نور الثقلين: ۲ / ۲۷۰ ۲۷۷، أورد فيه خمسة وعشرين حديثاً.
- و. إحقاق الحق: ٢ / ٥٠٢ ٥٠٢، فقد نقل نزول الآية في حق العترة الطاهرة عن كتب أهل السنة حديثاً وتفسيراً، ثم استدرك ما فاته في الجزء التاسع والرابع عشر.

راجع للوقوف على هذه المأثورات جامع الأصول لابن الأثير: ١٠ / ١٠٠ - ١٠٣، وصحيح مسلم: ٧ / ١٢٢ -

٢. مُحقّق تحقيقاً أنيقاً ونشر من قبل مؤسسة الإمام الصادق عليّالًا في عام ١٤١٢ هـ.

٧. آية التطهير في حديث الفريقين، فقد استقصى في جزء خاص الأحاديث الواردة حول الموضوع من طريق الفريقين شكر الله مساعي الجميع.

وبعد هذا، حان حين البحث عن دلائل القول الآخر: وهو نزول الآية في نسائه.

## نزولها في نسائه عليه الصلاة والسلام

قد تعرفت على دلائل القول وقرائنه ومؤيداته وأحاديثه المتواترة التي أطبق على نقلها تسع وأربعون الصحابيا وصحابية من أمهات المؤمنين، وقد تلقته الأُمّة بالقبول في القرون الماضية، وأمّا القول الثاني أعنى نزولها في نسائه وزوجاته والمُعْنَاتُ فقد نسب إلى أشخاص نقل عنهم، منهم:

- ١. ابن عباس.
  - ۲. عكرمة.
- ٣. عروة بن الزبير.
- ۴. مقاتل بن سليمان.

وقال أيضاً: أخرج ابن مردويه عن طريق سعيد بن جبير، عن ابن عباس

١. سيوافيك مصدره.

قال: نزلت في نساء النبي وَ اللَّهُ عَلَيْهِ .

ونقل في الدر المنثور: أخرج ابن جرير وابن مردويه، عن عكرمة في قوله: ﴿ إِنَّمَا يَرِيدُ اللهُ لَيْدُهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

وأمّا الثالث: أعني: عروة بن الزبير، فقال السيوطي: وأخرج ابن سعد عن عروة بن الزبير أنّه قال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ قال: أزواج النبي نزلت في بيت عائشة.

وأمّا الرابع: فقد نقل عنه في أسباب النزول. ١

### تحليل هذه النقول

أمّا نقله عن ابن عباس فليس بثابت، بل نقل عنه خلاف ذلك، فقد نقل السيوطي في « الدر المنتور » قال: وأخرج ابن مردويه، عن ابن عباس قال: شهدنا رسول الله عَلَيْكُم ورحمة الله وبركاته كل يوم باب علي بن أبي طالب عند وقت كل صلاة فيقول: « السّلام عليكم ورحمة الله وبركاته أهل البيت ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾».

وليس ابن مردويه فريداً في هذا النقل، فقد نقله عنه الحاكم الحسكاني في

١. تفسير الطبري: ٢٢ / ٧ و ٨ ؛ والدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي: ۵ / ١٩٨ ؛ وأسباب النزول للواحدي:
 ٢٠٤.

شــواهد التنزيل البسند ينتهي إلى أبي صالح، عن ابن عباس: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ نزلت في رسول الله وعليِّ وفاطمة والحسن والحسين. والرجس: الشك.

كما نقله الحافظ الحسين بن الحكم الحبري في « تنزيل الآيات » عن أبي صالح بمثل ما سبق.

وممن رواه عن ابن عباس صاحب أرجح المطالب ص ٥٤ طبع لاهور، والعلّامة إسماعيل النقشبندي « في مناقب العترة ».

أضف إلى ذلك أنّ من البعيد أن يخفى على ابن عباس حبر الأُمّة ما اطّلع عليه عيون الصحابة وأُمّهات المؤمنين، وقد أنهى بعض الفضلاء السادة عدد رواة الحديث من الصحابة إلى تسعة وأربعين صحابياً. وجمعها من مصادر الفريقين في الفضائل والمناقب.

# وأمّا عكرمة

فقد ثبت تقوّله بذلك كما عرفت، لكنّ في نفس كلامه دليلاً واضحاً على أنّ الرأي العام يوم ذلك في شان نزول الأُمّة هو نزولها في حق فاطمة، وانّما تفرّد هو بذلك، ولأجله رفع عقيرته في السوق بقوله: ليس بالذي تذهبون إليه وإنّما هو نساء النبي. أضف إلى ذلك: انّ تخصيص هذه الآية بالنداء في السوق وانّما نزلت في نساء النبي يعرب عن موقفه الخاص بالنسبة إلى من اشتهر نزول الآية في حقهم،

١. شواهد التنزيل: ٢ / ٣٠.

٢. تنزيل الآيات: ٢٢ « مخطوط » منه نسخة في جامعة طهران. لاحظ إحقاق الحق: ١٢ / ٥٣.

٣. آية التطهير في حديث الفريقين.

وإلّا فالمتعارف بين الناس هو الجهر بالحقيقة بشكل معقول لا بهذه الصورة المعربة عن الانحراف عنهم.

هذا كله حول ما نقل عنه، وأمّا تحليل شخصيته وموقفه من الأمانة والوثاقة، وانحرافه عن عليّ وانحيازه إلى الخوارج وطمعه الشديد بما في أيدي الأُمراء فحدّث عنه ولا حرج، ولأجل إيقاف القارئ على قليل مما ذكره أئمّة الجرح والتعديل في حقّه نأتي ببعض ما ذكره الإمام شمس الدين الذهبي نقّاد الفن في كتابيه: « تذكرة الحفّاظ »، و « سير أعلام النبلاء »، ومن أراد التفصيل فليرجع إلى كتب الجرح والتعديل.

نقل الإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي المتوفّى ٧٤٨ ه في « سير أعلام النبلاء » هذه الكلمات في حقّ عكرمة:

1. قال أيّوب: « قال عكرمة: إنيّ لأخرج إلى السوق فأسمع الرجل يتكلّم بالكلمة فينفتح لي خمسون باباً من العلم ... » ما معنى هذه الكلمة ؟ وهل يقولها إنسان يملك شيئاً من العقل والوقار ؟!

٢. قال ابن لهيعة: وكان يحدّث برأي نجدة الحروري الوأتاه، فأقام عنده ستة أشهر، ثم أتى ابن عباس فسلّم، فقال ابن عباس: قد جاء الخبيث.

٣. قال سعيد بن أبي مريم، عن أبي لهيعة، عن أبي الأسود قال: كنت أوّل من سبّب لعكرمة الخروج إلى المغرب وذلك أبيّ قدمت من مصر إلى المدينة فلقيني عكرمة وسألني عن أهل المغرب، فأخبرته بغفلتهم، قال: فخرج إليهم وكان أوّل ما أحدث فيهم رأي الصفريّة. ٢

١. هو نجدة بن عامر الحروري الحنفي من بني حنيفة رأس الفرقة النجديّة، انفرد عن سائر الخوارج بآرائه.

٢. هم فرقة من الخوارج أتباع زياد بن الأصفر.

- ۴. قال يحيى بن بكير: قدم عكرمة مصــر ونزل هذه الدار وخرج إلى المغرب، فالخوارج الذين بالمغرب عنه أخذوا.
  - ۵. قال على بن المديني: كان عكرمة يرى رأي نجدة الحروري.
- وقال أحمد بن زهير: سمعت يحيى بن معين يقول: إنّما لم يذكر مالك عكرمة يعني في الموطأ قال: لأنّ عكرمة كان ينتحل رأى الصفريّة.
  - ٧. وروى عمر بن قيس المكي، عن عطاء قال: كان عكرمة أباضياً. ١
    - ٨. وعن أبي مريم قال: كان عكرمة بيهسياً. ٢
- 9. وقال إبراهيم الجوزجاني: سالت أحمد بن حنبل عن عكرمة، أكان يرى رأي الأباضية ؟ فقال: يقال: الله كان صفرياً، قلت: أتى البربر ؟ قال: نعم، وأتى خراسان يطوف على الأمراء يأخذ منهم.
- ١٠ وقال علي بن المديني: حكى عن يعقوب الحضرمي عن جده قال: وقف عكرمة على
   باب المسجد فقال: ما فيه إلّا كافر. قال: وكان يرى رأي الاباضية. "

وقال في « ميزان الاعتدال » \*: وقد وثقه جماعة، واعتمده البخاري، وأمّا مسلم فتجنّبه، وروى له قليلاً مقروناً بغيره، وأعرض عنه مالك، وتحايده إلّا في حديث أو حديثين.

عفان، حدثنا وهيب قال: شهدت يحيى بن سعيد الأنصاري، وأيوب، فذكرا عكرمة فقال يحيى: كذاب، وقال أيوب: لم يكن بكذاب.

١. هم أتباع عبد الله بن أباض، رأس الأباضية.

٢. فرقة من الصفرية أصحاب أبي بيهس هيصم بن جابر الضبغي رأس الفرقة البيهسية من الخوارج.

٣. لاحظ سير أعلام النبلاء للذهبي: ٥ / ١٨ - ٢٢.

۴. ميزان الاعتدال: ٣ / ٩٣ - ٩٧.

عن عبد الله بن الحارث: دخلت على على بن عبد الله بن عباس فإذا عكرمة في وثاق عند باب الحش فقلت: ألا تتقى الله ؟ قال: إنّ هذا الخبيث يكذب على أبي.

سئل محمد بن سيرين عن عكرمة ؟ فقال: ما يسؤني أن يكون من أهل الجنة ولكنّه كذّاب. هشام بن عبد الله المخزومي: سمعت ابن أبي ذئب يقول: رأيت عكرمة وكان غير ثقة.

وعن بريد بن هارون قال: قدم عكرمة البصرة، فأتاه أيوب ويونس وسليمان التيمي، فسمع صوت غناء فقال: اسكتوا، ثم قال: قاتله الله لقد أجاد.

وعن خالد بن أبي عمران قال: كنّا بالمغرب وعندنا عكرمة في وقت الموسم فقال: وددت أن بيدي حربة فاعترض بها من شهد الموسم يميناً وشمالاً.

وعن يعقوب الحضرمي عن جده قال: وقف عكرمة على باب المسجد فقال: ما فيه إلّا كافر. قال: ويرى رأي الأباضية، انّ عكرمة لم يدع موضعاً إلّا خرج إليه: خراسان والشام واليمن ومصر وافريقية، كان يأتي الأُمراء فيطلب جوائزهم.

وقال عبد العزيز الدراوردي: مات عكرمة وكثير عزة في يوم واحد فما شهدهما إلّا سودان المدينة.

وعن ابن المسيب أنّه قال لمولاه « برد »: لا تكذب عليّ كما كذب عكرمة على ابن عباس. أفبعد هذه الكلمات المتضافرة الحاكية عن انحراف الرجل عن جادة الحق،

وتكفيره عامّة المسلمين، وتمنّيه أن يقتل كل من شهد الموسم، يصح الاعتماد عليه في تفسير الذكر الحكيم ؟ والأسف أنّ المفسرين نقلوا أقواله وأرسلوها ولم يلتفتوا إلى أنّ الرجل كذّاب على مولاه وعلى المسلمين، فواجب على عشاق الكتاب العزيز وطلاب التفسير، تمذيب الكتب عن أقوال وآراء ذلك الدجال ومن يحذو حذوه.

### عروة بن الزبير

وأمّا عروة بن الزبير فيكفي في عدم حجية قوله، عداؤه لعليّ وانحرافه عنه، ففي هذا الصدد يقول ابن أبي الحديد: روى جرير بن عبد الحميد، عن محمد بن شيبة قال: شهدت مسجد المدينة، فإذا الزهري وعروة بن الزبير جالسان يذكران عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً علي فنالا منه، فبلغ ذلك عليّ بن الحسين عليّاً عليّاً علي أبي على أبيك على أبيك إلى الله فحكم لأبي على أبيك، وأمّا أنت يا زهري فلو كنت بمكّة لأريتك كير أبيك.

وقد روي من طرق كثيرة: أنّ عروة بن الزبير كان يقول: لم يكن أحد من أصحاب رسول الله وقد يزهو إلّا على بن أبي طالب، وأُسامة بن زيد.

وروى عاصم بن أبي عامر البجلي، عن يحيى بن عروة قال: كان أبي إذا ذكر عليّاً نال منه، وقال لي مرّة: يا بني والله ما أحجم الناس عنه إلّا طلباً للدنيا، لقد بعث إليه أُسامة بن زيد أن ابعث إليّ بعطائي فوالله إنّك لتعلم أنّك لو كنت في فم أسد لدخلت معك. فكتب إليه: إنّ هذا المال لمن جاهد عليه، ولكن لى مالاً بالمدينة، فأصب منه ما شئت.

قال يحيى: فكنت أعجب من وصفه إياه بما وصفه به ومن عيبه له وانحرافه عنه. المقاتل بن سليمان

وهو رابع النقلة لنزول الآية في نسائه و المنطقة ويكفي في عدم حجية قوله ما نقله الذهبي في حقه في « سير أعلام النبلاء » قال: قال ابن عيينة: قلت لمقاتل: زعموا أنّك لم تسمع من الضحاك ؟ قال: يغلق على وعليه باب فقلت في نفسى: أجل باب المدينة.

وقيل: إنّه قال: سلوني عمّا دون العرش، فقالوا: أين أمعاء النملة ؟ فسكت، وسألوه لما حج آدم من حلق رأسه ؟ فقال: لا أدري. قال وكيع: كان كذّاباً.

وعن أبي حنيفة قال: أتانا من المشرق رأيان خبيثان: جهم معطل ومقاتل مشبّه، مات مقاتل سنة نيف وخمسين ومائة، وقال البخاري: مقاتل لا شيء البتة. قلت: اجمعوا على تركه. ٢

تحد اتفاق المتكلمين من الأشاعرة والمعتزلة ومن قبلهم على أنّ القول بالتشبيه اتمّا تسرب إلى الأوساط الإسلامية من مقاتل، فهو الزعيم الركن بالقول

١. شرح النهج لابن أبي الحديد: ٩ / ١٠٢ ؛ وراجع سير أعلام النبلاء: ٩ / ٢٢١ - ٣٣٧ ما يدل على كونه من بغاة الدنيا وطالبيها، وقد بنى قصراً في العقيق وأنشد شعراً في مدحه، وكان مقرباً لدى الأمويين خصوصاً عبد الملك بن مروان.
 ٢. التعطيل: هو انّ لا تثبت لله الصفات التي وصف بحا نفسه أو وصفه بحا رسوله والمؤوّر والتشبيه: أن يُشبه الله سبحانه وتعالى بأحد من خلقه.

٣. سير أعلام النبلاء: ٧ / ٢٠٢.

بأنّ له سبحانه أعضاء مثل ما للإنسان من اليد والرجل والوجه وغير ذلك، قاتل الله مقاتل، كيف يفتري على الله سبحانه كذباً ويُفسر آياته بغير وجهها ؟!

وقال الذهبي أيضاً في « ميزان الاعتدال » ١، ما هذا تلخيصه: قال النسائي: كان مقاتل يكذب.

وعن يحيى: حديثه ليس بشيء. وقال الجوزجاني: كان دجّالاً جسوراً.

وقال ابن حبان: كان يأخذ من اليهود والنصارى من علم القرآن الذي يوافق كتبهم، وكان يشبّه الرب بالمخلوقات، وكان يكذب في الحديث.

وعن خارجة بن مصعب: لم استحل دم يهودي، ولو وجدت مقاتل بن سليمان خلوة لشققت بطنه.

وقال ابن أبي حاتم: حديثه يدل على أنّه ليس بصدوق.

### مشكلة السباق ؟!

قد تعرفت على ما هو المراد من أهل البيت في الآية الشريفة من خلال الامعان فيها وفي ظل الروايات الواردة في كلام النبي عَلَيْشِكَا ، غير أنّ هناك مشكلة باسم مشكلة السياق وهي أنّ الآية وردت في ثنايا الآيات المربوطة بنساء النبي عَلَيْشِكَا على وجه يكون قبلها وبعدها راجعاً إليهن ومع ذلك كيف يمكن أن تكون هذه الآية راجعة إلى أهل البيت بالمعنى الذي عرفت ؟

وبعبارة أُخرى: إنّ آية التطهير جزء من الآية الثالثة الثلاثين، التي يرجع صدرها وذيلها إلى نساء النبي، فعندئذ كيف يصح القول بأنمّا راجعة إلى

١. ميزان الاعتدال: ٢ / ١٧٢ - ١٧٥.

غيرهنّ، فإنّ وحدة السياق قاضية على أنّ الكل راجع إلى موضوع واحد، وإرجاعها إلى غير نسائه يستلزم التفكيك بين أجزاء آية واحدة، نعم لو كانت آية التطهير آية مستقلة لكان الأمر سهلاً إذ كان الإشكال أضعف، ولكنّها جزء من آية واحدة نزلت في نساء النبي.

والجواب: لا شك أنّ السياق من الأُمور التي يستدل بها على كشف المراد ويجعل صدر الكلام ووسطه وذيله قرينة على المراد، ووسيلة لتعيين ما أُريد منه، ولكنه حجة إذا لم يقم دليل أقوى على خلافه، فلو قام ترفع اليد عن وحدة السياق وقرينيّته.

وبعبارة أُخرى: إنّ الاعتماد على السياق إنّما يتم لو لم يكن هناك نصٌّ على خلافه، وقد عرفت النصوص الدالة على خلافه.

أضف إليه أنّ هناك دلائل قاطعة على أنّ آية التطهير آية مستقلة نزلت كذلك ووقعت في ثنايا الآية المربوطة بأزواج النبي المسلحة كان صاحب الشريعة أعرف بها. ١ وإليك الدلائل الدالة على استقلالها:

# الدليل الأُوّل:

أطبقت الروايات المنتهية إلى الأصحاب وأُمّهات المؤمنين والتابعين لهم بإحسان على نزولها مستقلة، سواء أقلنا بنزولها في حق العترة الطاهرة أو زوجات النبي أو أصحابه، فالكل - مع قطع النظر عن الاختلاف في المنزول فيه - اتفقوا

\_\_\_\_

على نزولها مستقلة، وقد مضت النصوص عن الطبري و « الدر المنثور » والصحاح ترى أنّ أُمَّ سلمة تقول: نزلت في بيتي ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾.

ويروي أبو سعيد الخدري، عن رسول الله وَ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ الله

وروت عائشة: خرج النبي ﷺ ذات غداة وعليه مرط مرجّل من شعر أسود، فجاء الحسن فأدخله معه، ثم جاء الحسن فأدخله معه، ثم جاء الحسين فأدخله معه، ثم جاء عليٌّ فأدخله معه، ثم قال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدْهِبَ عَنكُمُ الرّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطُهِيرًا ﴾. إلى غير ذلك من النصوص.

حتى أنّ ظاهر كلام عكرمة وعروة بن الزبير نزولها مستقلة بقول السيوطي: كان عكرمة ينادي في السوق ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ نزلت في نساء النبي.

وأخرج ابن سعد عن عروة بن الزبير أنّه قال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ قال: أزواج النبي، نزلت في بيت عائشة. ١

فالموافق والمخالف اتفقا على كونما آية مستقلة إمّا نزلت في بيت أُمّ سلمة أو بيت عائشة، وإمّا في حق العترة أو نسائه.

وعلى ذلك تسهل مخالفة السياق، والقول بنزولها في حق العترة الطاهرة، وانّ الصدر والذيل راجعان إلى نسائه المستقلة لا ما ورد في ثناياها، فهو راجع إلى غيرهن.

١. لاحظ: ١٤٠ - ١٥٣ من هذا الجزء.

ولا غرو في أن يكون الصدر والذيل راجعين إلى موضوع وما ورد في الأثناء راجعاً إلى غيره فإنّ ذلك من فنون البلاغة وأساليبها، نرى نظيره في الذكر الحكيم وكلام البلغاء، وعليه ديدن العرب في محاوراتهم، فربما يرد في موضوع قبل أن يفرغ من الموضوع الذي كان يبحث عنه ثم يرجع إليه ثانياً.

يقول الطبرسي: من عادة الفصحاء في كلامهم انّهم يذهبون من خطاب إلى غيره ويعودون إليه، والقرآن من ذلك مملوء، وكذلك كلام العرب وأشعارهم. ١

قال الشيخ محمد عبده: إنّ من عادة القرآن أن ينتقل بالإنسان من شأن إلى شأن ثم يعود إلى مباحث المقصد الواحد المرة بعد المرة. ٢

وروي عن الإمام جعفر الصادق المليا: « إنّ الآية من القرآن يكون أوّلها في شيء وآخرها في شيء ». ٢

ولأجل أن يقف القارئ على صحة ما قاله هؤلاء الأكابر نأتي بشاهد، فنقول: قال سبحانه ناقلاً عن « العزيز » مخاطباً زوجته: ﴿ إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ \* يُوسُ فُ أَعْرِضْ عَنْ هَٰذَا وَاسْتَغْفِرِي لِذَنبِكِ إِنَّكِ كُنتِ مِنَ الْخَاطِئِينَ ﴾. \* نرى أنّ العزيز يخاطب أوّلاً امرأته بقوله: ﴿ يُوسُفُ أَعْرِضْ عَنْ إِنَّهُ مِن كلامه معها، يخاطب يوسف بقوله: ﴿ يُوسُفُ أَعْرِضْ عَنْ هَٰذَا ﴾ ... ثم يرجع إلى الموضوع الأوّل ويخاطب زوجته بقوله: ﴿ وَاسْتَغْفِرِي لِذَنبِكِ ﴾ ... فقوله ﴿ يُوسُفُ

١. مجمع البيان: ٢ / ٣٥٧.

۲. تفسير المنار: ۲ / ۴۵۱.

٣. الكاشف: ٤ / ٢١٧.

۴. یوسف: ۲۸ – ۲۹.

أَعْرِضْ عَنْ هَٰذَا ﴾ جملة معترضة وقعت بين الخطابين، والمسوّغ لوقوعها بينهما كون المخاطب الثاني أحد المتخاصمين، وكانت له صلة تامّة بالواقعة التي رفعت إلى العزيز.

والضابطة الكليّة لهذا النوع من الكلام هو وجود التناسب المقتضي للعدول من الأوّل إلى الثاني، ثم منه إلى الأوّل، وهي أيضاً موجودة في المقام، فإنّه سبحانه يخاطب نساء النبي وَالْمُوْسَانِينَا الثاني، ثم منه الله الأوّل، وهي أيضاً موجودة في المقام، فإنّه سبحانه يخاطب نساء النبي والمُوْسَانِينَا التالية:

- ١. ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُضَاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ﴾.
  - ٢. ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ النِّسَاءِ إِنِ اتَّقَيْتُنَّ ... ﴾.
  - ٣. ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَىٰ ﴾.

فعند ذلك صــح أن ينتقل إلى الكلام عن أهل البيت الذين أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً وذلك لوجهين:

- 1. تعريفهن على جماعة بلغوا في التورع والتقى، الـذروة العليا، وفي الطهارة عن الرذائل والمساوئ، القمة. وبذلك استحقوا أن يكونوا أسوة في الحياة وقدوة في مجال العمل، فيلزم عليهن أن يقتدين بهم ويستضيئن بضوئهم.
- ٢. التنبيه على أنّ حياة مقرونة بحياة أُمّة طاهرة من الرجس ومطهرة من الدنس، ولهنّ معهم لحمة القرابة ووصلة الحسب، واللازم عليهن التحفّظ على شؤون هذه القرابة بالابتعاد عن المعاصي والمساوئ، والتحلّي بما يرضيه سبحانه ولأجل ذلك يقول سبحانه: ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَ كَأَحَدٍ مِن النَّسِاء ﴾، وما هذا إلا لقرابتهن منه والمساوئ وصلتهن بأهل بيته. وهي لا تنفك عن المسؤولية الخاصة، فالانتساب للنبي الأكرم والمينية ولبيته الرفيع، سبب المسؤولية ومنشؤها، وفي ضوء

هذين الوجهين صــح أن يطرح طهارة أهل البيت في أثناء المحاورة مع نسـاء النبي والكلام حول شؤونهن.

ولقد قام محقّقو الإمامية ببيان مناسبة العدول في الآية، نأتي ببعض تحقيقاتهم، قال السيد القاضي التستري: « لا يبعد أن يكون اختلاف آية التطهير مع ما قبلها على طريق الالتفات من الأزواج إلى النبي على النبي المرابعة على على معنى أنّ تأديب الأزواج وترغيبهن إلى الصلاح والسداد، من توابع إذهاب الرجس والدنس عن أهل البيت علي ، فالحاصل نظم الآية على هذا: انّ الله تعالى رغب أزواج النبي عَلَيْ إلى العفة والصلاح بأنّه إنّما أراد في الأزل أن يجعلكم معصومين يا أهل البيت واللائق أن يكون المنسوب إلى المعصوم عفيفاً صالحاً كما قال: ﴿ وَالطّبّياتُ لِللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وقال العلّامة المظفر: وإنّما جعل سبحانه هذه الآية في أثناء ذكر الأزواج وخطابهن للتنبيه على أنّه سبحانه أمرهن ونهاهن وأدّبهن إكراماً لأهل البيت وتنزيهاً لهم عن أن تناهم بسببهن وصمة، وصوناً لهم عن أن يلحقهم من أجلهن عيب، ورفعاً لهم عن أن يتصل بهم أهل المعاصي، ولذا استهل سبحانه الآيات بقوله: ﴿ يَا نِسَاءَ النّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ النّسَاءِ ﴾ ضرورة أنّ هذا التميّز النّس سبحانه الآيات بقوله: ﴿ يَا نِسَاءَ النّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ النّسَاءِ ﴾ ضرورة أنّ هذا التميّز النّم هو للاتصال بالنبي وآله، لا لذواتهن فهن في محل، وأهل البيت في محل آخر، فليست الآية الكريمة إلا كقول القائل: يا زوجة فلان لست كأزواج سائر الناس فتعقفي، وتستّري، وأطبعي الله تعالى، إنّما زوجك من بيت أطهار يريد الله حفظهم من الأدناس وصونهم عن النقائص. "

١. النور: ٢۶.

٢. إحقاق الحق: ٢ / ٥٧٠.

٣. دلائل الصدق: ٢ / ٧٢.

### الدليل الثابي

إنّ لسان الآيات الواردة حول نساء النبي لسان الإنذار والتهديد، ولسان الآية المربوطة بأهل بيته لسان المدح والثناء، فجعل الآيتين آية واحدة وإرجاع الجميع إليهن ممّا لا يقبله الذوق السليم، فأين قوله سبحانه: ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُضَاعَفُ لَهَا الْعَذَابُ ﴾ من قوله: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ ؟!

كما أنّ لسان القرآن في أزواج النبي، لسان المدح والانذار ويكفيك الإمعان في آيات سورة التحريم فلاحظ.

### الدليل الثالث

إنّ قوله سبحانه: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ ... ﴾ في المصاحف جزء من الآية الثالثة والثلاثين فلو رفعناه منها لم يتطرق أيّ خلل في نظم الآية ومضمونها وتتحصل من ضم الآية الرابعة والثلاثين إلى ما بقيت، آية تامة واضحة المضمون، مبينة المرمى منسجمة الفاصلة، مع فواصل الآيات المتقدمة عليها، وإليك تفصيل الآية في ضمن مقاطع:

ألف. ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الجَاهِلِيَّةِ الأُولَىٰ وَأَقِمْنَ الصَّلاةَ وَآتِينَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللهُ وَرَسُولَهُ ﴾.

ب. ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ ١.

١. الأحزاب: ٣٣.

ج. ﴿ وَاذْكُرْنَ مَا يُتْلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللهِ وَالْحِكْمَةِ إِنَّ اللهَ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا ﴾. الله فلو رفعنا قوله: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ ﴾ وضممنا ما تقدم عليه بما تأخر، جاءت الآية تامة من دون حدوث خلل في المعنى والنظم، وهذا دليل على أنّ قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ ﴾ آية مستقلة وردت في ضمن الآية لمصلحة ربما نشير إليها.

إنّ الأحاديث على كثرتها صريحة في نزول الآية وحدها، ولم يرد حتى في رواية واحدة نزولها في ضمن آيات نساء النبي على النبي المنافعة ولا ذكره أحد حتى القائل باختصاص الآية بأزواج النبي كما ينسب إلى عكرمة وعروة، فالآية لم تكن حسب النزول جزءاً من آيات نساء النبي ولا متصلة بها، وانما وضعت إمّا بأمر النبي المنافعة أو عند التأليف بعد الرحلة.

ويؤيده أنّ آية ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ ﴾ باقية على انسـجامها واتصـالها لو قدّر ارتفاع آية التطهير من بين جملها. ٢

وليس هذا أمراً بدعاً فله نظير في القرآن الكريم.

فقد تضافرت السنّة، وروى الفريقان أن قوله سبحانه: ﴿ الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن دِينِكُمْ فَلا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكُمُ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ فَلا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكُمُ الْإِسْلامَ دِينًا ﴾ نزلت في غدير خم عندما نصّب النبي سَلَيْتُ عليّاً إماماً للأُمّة ووليّاً للمؤمنين، مع أنّه في المصاحف جزء الآية الثالثة من ﴿ سورة المائدة ﴾ التي تبيّن أحكام اللّحوم، وإليك نفس الآية في مقاطع

١. الأحزاب: ٣۴.

۲. الميزان: ۱۶ / ۳۳۰.

٣. المائدة: ٣.

ثلاثة:

ألف. ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ المَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الخِنزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ وَالمُنْخَنِقَةُ وَالمَنْخَذِقَةُ وَالمُنْخَذِقَةُ وَالمُنْخَذِقَةُ وَالمُنْخَذِقَةُ وَالمُنْخَذِيَةُ وَالمُنْخَذِيَةُ وَالمُنْخَذِيَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إلا مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ وَأَن تَسْتَقْسِمُوا بِالأَزْلامِ ذَٰلِكُمْ فِسْقٌ ﴾. ١

ب. ﴿ الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن دِينِكُمْ فَلا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَاخْشَوْنَ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلامَ دِينًا ﴾.

ج. ﴿ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلا عَادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾. ٢

فإذا رفعنا الجزء الثاني يحصل من ضم الأوّل إلى الثالث آية تامة من دون طروء خلل في مضمونها ونظمها، وذلك دليل على أنّ الجزء الثاني آية مستقلة وردت في ضمن آية أُخرى بتصويب صاحب الشريعة الغراء أو بتصويب من جامعي القرآن بعد رحلته عَلَيْسُكُونَا .

أضف إلى ذلك أنّ مضمون الآية - أعني: أحكام اللحوم - قد ورد في آيات أُخر من دون أن تشــتمل على هذه الزيادة، فهذه قرينة على أنّ ما ورد في الأثناء ليس من صــميم الآية في ســورة المائدة، وإنّا وضع في أثنائها بأمر من النبي الأكرم لمصلحة عامة نشير إليها.

ما هو السر في جعلها جزءاً من آية أُخرى

قد اتضح مما ذكرنا أن القرآن الكريم إنّما انتقل إلى موضوع أهل البيت

۱ و ۲. المائدة: ۳.

وخطابهم لأجل إعلام نساء النبي وَ الله عن غيرهم من هذه الأُمّة بالتطهير والعصمة حقوق هؤلاء العظماء، الذين ميّزهم الله تعالى عن غيرهم من هذه الأُمّة بالتطهير والعصمة والاقتداء بمم في القول والسلوك.

ولكن يبقى هنا سؤال آخر، وهو أنه إذا كانت الآية، آية مستقلة فلماذا جاءت في المصحف جزءاً من آية أُخرى، ولم تكتب بصورة آية تامّة في جنب الآيات الأُخرى ؟

الجواب: التاريخ يطلعنا بصفحات طويلة على موقف قريش وغيرهم من أهل البيت المهلي ، فإن مرجل الحسد ما زال يغلي والاتجاهات السلبية ضدهم كانت كالشمس في رابعة النهار، فاقتضت الحكمة الإلهية أن تجعل الآية في ثنايا الآيات المتعلّقة بنساء النبي المهلي من أجل تخفيف الحساسية ضد أهل البيت، وان كانت الحقيقة لا تخفي على من نظر إليها بعين صحيحة، وأن الآية تمدف إلى جماعة أُخرى غير نساء النبي المهلي كما بيّناه قبل قليل.

وللسيد عبد الحسين شرف الدين هنا كلام ربّما يفصل ما أجملناه فإنّه - قدّس الله سرّه - بعد ما أثبت أنّ قوله سبحانه: ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُونُ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ امنزل في حق الإمام أمير المؤمنين عليه طرح سوالاً، وهو أنّه إذا كان أمير المؤمنين عليه هو المراد من الآية فلماذا عبر عن المفرد بلفظ الجمع ؟

فقال: إنّ العرب قد تعبّر عن المفرد بلفظ الجمع لنكتة التعظيم حيث يستوجب، ثم قال: وعندي في ذلك نكتة ألطف وأدق، وهي أنّه إنّما أنّي بعبارة الجمع دون عبارة المفرد بُقياً منه تعالى على كثير من الناس، فإنّ شانئي على وأعداء

١. المائدة: ٥٥.

بني هاشم وسائر المنافقين وأهل الحسد والتنافس لا يطيقون أن يسمعوها بصيغة المفرد إذ لا يبقى لهم حينئذ مطمع في التمويه ولا ملتمس في التضليل فيكون منهم بسبب يأسهم حينئذ ما تخشى عواقبه على الإسلام فجاءت الآية بصيغة الجمع مع كونحا للمفرد اتقاء من معرّقم، ثم كانت النصوص بعدها تترى بعبارات مختلفة ومقامات متعددة وبث فيهم أمر الولاية تدريجاً حتى أكمل الله الدين وأتمَّ النعمة جرياً منه علي عادة الحكماء في تبليغ الناس ما يشق عليهم، ولو كانت الآية بالعبارة المختصة بالمفرد لجعلوا أصابعهم في آذاهم واستغشوا ثيابهم وأصرّوا واستكبروا استكباراً، وهذه الحكمة مطردة في كل ما جاء في القرآن الحكيم من آيات فضل أمير المؤمنين وأهل بيته الطاهرين كما لا يخفى، وقد أوضحنا هذه الجمل وأقمنا عليها الشواهد القاطعة والبراهين الساطعة في كتابينا « سبيل المؤمنين » و « تنزيل الآيات » والحمد لله على الهداية والتوفيق والسلام. المسلم. السلام. المسلم. المسلم. المسلم المسلم

١. المراجعات: المراجعة: ٣٢ ص ١٤٤.

# نظريات أُخرى في تفسير الآية

قد عرفت القولين المعروفين حول الآية، كما عرفت الحق الواضح منهما، فهلم معي ندرس سائر الأقوال الشاذة التي لا تعتمد على ركن وثيق وإنّما هي آراء مختلقة لأجل الفرار من المشاكل المتوجهة إلى ثاني القولين، ونحن نذكرها واحداً بعد آخر على نحو الإيجاز:

المراد من « البيت » هو بيت الله الحرام والمراد من أهله هم المقيمون حوله.

٢. المراد من « البيت » هو مســجد النبي الشيائية والمراد من أهله هم القاطنون حوله، وكان البيوتهم باب إلى المسجد.

٣. المراد من تحرم عليهم الصدقة وهم ولد أبي طالب: عليٌّ، جعفر، وعقيل، وولد العباس.

المراد من البيت بيت النسب والحسب، فيعم أبناء النبي المُنْ ونساءه. ١

وهذه الوجوه كلّها عليلة، أمّا الأوّل والثاني، فلأنّ إطلاق « أهل البيت » واستعماله في أهل مكّة والمدينة استعمال بعيد لا يحمل عليه الكلام إلّا بقرينة قطعيّة، والمتبادر منه هو أهل بيت الرجل، وعلى ذلك جرى الذكر الحكيم في موردين أحدهما في قصة إبراهيم قال سبحانه: ﴿ قَالُوا النّهِ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾. ٢ وثانيهما في قصة موسى قال سبحانه: ﴿ هَلْ أَذُلُكُمْ عَلَى أَهْلِ بَيْتٍ يَكْفُلُونَهُ ﴾. ٢

أضف إليه أنّ الآية واقعة في سياق البحث عن نساء النبي، فصرف الآية عنه عَلَيْهُ وَارجاعها إلى من جاور بيت الله أو من بات حول مسجده لا يساعد عليه

١. لاحظ في الوقوف على هذه الأقوال تفسير الطبري: ٢٢ / ٥ – ٧ ؛ وتفسير القرطبي: ١٨٢ / ١٨ ؛ ومفاتيح الغيب للرازي: 9 / 8 / 8 ؛ والكشاف: 1 / 8 / 8 ؛ وغيرها.

٢. هود: ٧٣.

ظاهر الآيات أبداً.

ويتلوهما الثالث: فإنّ تفسير « أهل بيت النبي وَ اللَّهُ الله الله الصدقة من صلب أبي طالب والعباس تفسير بلا شاهد، وكأنّه حمل البيت على البيت النسبي، أضف إليه أنّ الصدقة غير محرمة على خصوص أبنائهما، بل هي محرمة على أبنائهما وكل من كان من نسل عبد المطلب.

قال الشيخ الطوسي في الخلاف: تحرم الصدقة المفروضة على بني هاشم من ولد أبي طالب العقيليين والجعافرة والعلويين، وولد العباس بن عبد المطلب، وولد أبي لهب، وولد الحارث بن عبد المطلب، ولا عقب لهاشم إلّا من هؤلاء، ولا يحرم على ولد المطلب، ونوفل، وعبد شمس بن عبد مناف، قال الشافعي: تحرم الصدقة المفروضة على هؤلاء كلهم وهم جميع ولد عبد مناف. المناف، قال الشافعي:

وقال بمثله أيضاً في كتاب قسمة الصدقات: ٢ / ٣٥٣، المسألة ٢٤.

وعلى ذلك فليس لهذه النظرية دليل سوى ما رواه مسلم عن زيد بن أرقم، وقد قدمنا نصّه عند ذكر الأحاديث الواردة حول الآية. ٢

وأمّا النظرية الرابعة: فقد ذهب إليها بعضهم، جمعاً بين الأحاديث المتضافرة الحاكية عن نزول الآية في العترة الطاهرة، وسياق الآيات الدالة على رجوعها إلى نسائه، فحاول القائل الجمع بين الدليلين بتفسير الآية بأولاده وأزواجه، وجعل عليّاً أيضاً منهم بسبب معاشرته وملازمته للنبي

قال الرازي: والأولى أن يقال هم: أولاده وأزواجه والحسن والحسين منهم وعليٌّ معهم، لأنّه كان من أهل بيته بسبب معاشرته بيت النبي وملازمته. ٢

وقال البيضاوي: والتخصيص بهم أولاده لا يناسب ما قبل الآية

١. الخلاف: ٢ / ٢٢٧، المسألة ٤ كتاب الوقوف والصدقات.

٢. لاحظ ص ١٥٠، الحديث ٣٥. ٢. لاحظ ص ١٥٠، الحديث ٣٥.

وما بعدها، والحديث يقتضي أخّم من أهل البيت لا أنّ غيرهم ليس منهم. ١

وقال المراغي: أهل بيته من كان ملازماً له من الرجال والنساء والأزواج والإماء والأقارب. ٢ وهذه النظرية موهونة أيضاً

أوّلاً: انّ اللام في « أهل البيت » ليس للجنس ولا للاستغراق، بل هي لام العهد وهي تشير إلى بيت معهود بين المتكلم والمخاطب، وهو بيت واحد، ولو صح ذلك القول لوجب أن يقول « أهل البيوت » حتى يعم الأزواج والأولاد وكل من يتعلّق بالنبي نسباً أو حسباً أو لعلاقة السكنيّة مثل الإماء.

والحاصل: انه لو أُريد « بيت النبي » المادي الجسماني لا يصح، إذ لم يكن له بيت واحد، بل كان لكل واحدة من نسائه بيت مشخص، فكان النبي صاحب البيوت لا البيت الواحد.

ولو أُريد منه بيت النسب، كما يقال: بيت من بيوتات « حمير » أو « ربيعة »، فلازمه التعميم إلى كل من ينتمي إلى هذا البيت بنسب أو سبب، مع أنّه كان بعض المنتمين إليه يوم نزول الآية من عبدة الوثن وأعداء النبي، فإنّ سورة الأحزاب نزلت سنة ست من الهجرة، وقد ورد فيها زواج النبي من زينب بنت جحش، وهو حسب ما ذكره صاحب « تاريخ الخميس » من حوادث سنة الخمس، وعلى ذلك فلا تتجاوز الآيات النازلة في نساء النبي عن هذا الحد وكان عند ذلك، بعض من ينتمي إلى النبي بالنسب مشركاً، كأبي سفيان بن عبد المطلب ابن عم رسول الله، وعبد الله بن أُمية بن المغيرة ابن عمته، وقد أسلما في عام الفتح، وأنشد الأوّل قوله في إسلامه واعتذر إلى النبي ممّا كان مضى منه فقال:

١. أنوار التنزيل: ٤ / ١٤٢.

لعمرك إنى يوم أحمل رايةً لتَغْلِب حَيل اللّات، خيل محمّدُ لكا لــــمُـدلج الحيرانِ أظلم ليلُـهُ فهذا أواني حين أُهدي وأهْـتدي ا

ولو أُريد منه « بيت الوحي » فلازمه الاختصاص بمن بلغ من الورع والتقوى ذروتهما، حتى يصح عدّه من أهل ذلك البيت الرفيع المعنون، ومثله لا يعم كل من ينتمي بالوشائج النسبية أو الحسبية إلى هذا البيت، وإن كان في جانب الإيمان والعمل في درجة نازلة تلحقه بالعاديين من المسلمين.

ثانياً: قد عرفت أنّ الإرادة الواردة في الآية تكوينية تعرب عن تعلّق إرادته الحكيمة على عصمة أهل ذلك البيت، ومعه كيف يمكن القول بأنّ المراد كل من ينتمي إلى ذلك البيت بوشائج النسب والحسب ؟!

ثالثاً: انَّ النظرية في جانب مخالف للأحاديث المتضافرة الدالة على نزول الآية في حق العترة الطاهرة، وقد قام النبي ﷺ بتفسيرها بوجوه مختلفة أوعزنا إليها عند البحث عن القول الأوّل، والنبي عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّه اللّ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾. ٢

فليست وظيفة النبي الشَّرِيُّ القراءة والتلاوة بل التبيين والتوضيح من وظائفه التي تنص الآية علىها.

هذا هو موجز القول في تفسير الآية ولا بأس بإكمال البحث بنقل بعض ما أنتجته قريحة الشعراء الإسلاميين حول أهل البيت وفضائلهم، على وجه يعرب عن أنّ المتبادر من ذلك اللفظ في القرون الإسلامية لم يكن إلّا العترة الطاهرة، أعنى: فاطمة وأباها وبعلها وابنيها سلام الله عليهم أجمعين، وإليك نزراً يسيراً في هذا المجال.

١. السيرة النبوية: ٢ / ٢٠١. ٢. النحل: ٩٤.

#### خاتمة المطاف

# أهل البيت في الأدب العربي

ما حقَّقناه حول الآية كان أمراً واضحاً لا لبس فيه عند المسلمين في الصدر الأوّل فقد فهموا عن الآية الكريمة وبفضل الروايات من هم أهل البيت من دون تردّد أو تريّث، وصاغوا ما فهموه في قوالب شعرية رائعة، فنقتطف منها هذه الشذرات.

قال عمرو بن العاص في قصيدته الجلجليّة المعروفة يمدح بها الإمام عليّ بن أبي طالب، وفيها هذا البيت في حقّ العترة الطاهرة:

فوال مواليه يا ذا الجللال

وعاد معادي أخ المرسل

ولا تنقضوا العهد من عترتي

فقاطعهم بي لم يوصل ا

وقال الكميت بن زيد الأسدي في قصيدة له:

١. الغدير: ٢ / ١١٥.

ألم تريي من حب آل محمد

أروح وأغدو خائفاً أترقب

فإن هي لم تصلح لحي سواهم

فإن ذوي القربي أحق وأوجب

يـقـولـون لم يـورث ولـولا تـراثـه

لقد شركت فيها بكيل وأرحب

قال العبدي الكوفي ( المتوفيّ ١٢٠ ه ):

ولما رأيت الناس قد ذهبت بحم

مذاهبهم في أبحر الغيى والجهل

ركبت على اسم الله في سفن النجا

وهم أهل بيت المصطفى خاتم الرسل

وأمسكت حبل الله وهو ولاؤهم

كما قد أمرنا بالتمسّلك بالحبل

وقال الإمام الشافعي:

يا أهل بيت رسول الله حبّكم

فرض من الله في القرآن أنزله

١. الغدير: ٢ / ١٩١.

۲. الغدير: ۲ / ۲۹۰ – ۳۲۶.

كفاكم من عظيم القدر أتّكم

من لم يصل عليكم لا صلاة له ١

وذكر ابن الصباغ المالكي في « الفصول » لقائل:

هم العروة الوثقى لمعتصم بما

مناقبهم جاءت بوحي وانزال

مناقب في شورى وسورة هل أتى

وفي سيورة الأحزاب يعرفها التالي

وهم آل بيت المصطفى فودادهم

على الناس مفروض بحكم وإســجال ٢

وذكر الشبلنجي في « نور الأبصار » عن أبي الحسن بن جبير:

أحب النبيّ المصلطفي وابنَ عمّه

عليّاً وسبطيه وفاطمة الزهرا

هم أهل بيت أذهب الرجس عنهم

وأطلعهم أفق الهدى أنجما زهرا

موالاتهم فرض على كل مسلم

وحبهم أسيى الذخائر للأخرى

۱. الغدير: ۲ / ۳۰۳.

٢. الغدير: ٢ / ٣١٠ – ٣١١، نقلاً عن الفصول: ١٣.

1 7 9

وما أنا للصحب الكرام بمبغض

فإني أرى البغضاء في حقهم كفرا

وقال العبدي:

یا « آل طه » و « آل صاد »

من ذا يوازيكم وأنتم

أنتم نجوم الهدى اللّواتي

يهدي بها الله كل هاد

لولا هداكم إذاً ضللنا

والتبس الغي بالرشاد

لازلت في حبّ كم أوالي

عـمري وفي بغضكم أعادي

وما تزودت غير حبي

إياكـــم وهـــو خــير زاد

وذاك ذخري الني عليه

في عرصة الحشر اعتمادي

١. الغدير: ٢ / ٣١١، نقلاً عن نور الأبصار: ١٣.

ولاكـــم والــــبراءة ممـــن

يشناكم اعتقادي

وقال دعبل الخزاعي:

أتسكب دمع العين بالعبرات

وبتَّ تقاسي شدّة الزفرات ؟!

وتبكي لآثار لال محمد

فقد ضاق منك الصدر بالحسرات

ألا فابْكِهم حقّاً وبلَّ عليهم

عيوناً لريب الدهر منسكبات

ولا تنس في يوم الطفوف مصابحه

وداهية من أعظم النكبات

ستقى الله أجداثاً على أرض كربلا

مرابيع أمطار من المزنات

وصلّي على روح الحسين حبيبه

قتيلاً لدى النهرين بالفلوات

قتيلاً بلا جرم فجعنا بفقده

فريداً ينادي: أين أين حماتي

١. الغدير: ٢ / ٣١٧.

أنا الظامئ العطشان في أرض غربة

قتيلاً ومظلوماً بغير ترات

وقد رفعوا رأس الحسين على القنا

وساقوا نساءً ولهاً خفرات

فقل لابن سعد عذب الله روحه

ستلقى عذاب النار باللعنات

ساقنت طول الدهر ما هبت الصبا

واقنت بالآصال والغدوات

على معشــر ضــلّوا جميعـاً وضــيّعوا

مقال رسول الله بالشّبهات ا

وقال أيضاً:

نطق القرآن بفضل آل محمد

وولاية لعايه لم تحدد

بولاية المختار من خير الذي

بعد النبي الصادق المتودد ٢

۱ و ۲. الغدير: ۲ / ۳۸۱ – ۳۸۲.

وقال الحماني ( المتوفّى ٣٠١ ه ):

يا آل حاميم الذين بحبهم

حكم الكتاب منزَّلُ تنزيلا

كان المديح حُلى الملوك وكنتم

حلل المدايح غرة وحجولا

بيت إذا عَدَّ المآثر أهله

قوم إذا اعتدلوا الحمايل أصبحوا

متقسِّ مين خليفة ورسولا

نشــــأوا بآيات الكتاب فـمـا انـــُنــوا

حتى صدرن كهولة وكهولا

تقلان لن يتفرّقا أو يطفيا

بالحوض من ظما الصدور غليلا

وخليفتان على الأنام بقوله

الحق أصدق من تكلم قيلا

فأتوا أكف الآيسين فأصبحوا

ما يعدلون سوى الكتاب عديلا ا

١. الغدير: ٣ / ۶۶.

وقال العجلوني ( المتوفّى ١١٤٢ هـ ):

لقد حاز آل المصطفى أشرف الفخر

بنسبتهم للطاهر الطيّب الذكر

فحبهم فرض على كل مؤمن

أشار إليه الله في محكم الذكر

ومن يدعي من غيرهم نسبة له

فذلك ملعون أتى أقبح الوزر

وقد خص منهم نسلل زهراء الأشرف

بأطراف تيجان من السندس الخضر

ويُغنيهمُ عن لبس ما خصَّهم به

وجوة لهم أبحى من الشمس والبدر

ولم يمتنع من غيرهم لبس أخضر

على رأي من يعزى لاسيوط ذي الخبر

وقد صححوا عن غيره حرمة الذي

رآه مباحاً فاعلم الحكم بالسبرا

وقال جرير بن عبد الله البجلي:

فصلى الإله على أحمد

رسول المليك تمام النعم

\_\_\_\_\_

١. الغدير: ٣ / ١٧٣.

وصلى على الطهر من بعده

خليفتنا القائم المدَّعْم

عليّاً عنيت وصيى النبي

يجالد عنه غواة الأمم

له الفضل والسبق والمكرما

ت وبيت النبوّة لا المهتضم

وقال الزاهي ( المتوفّى ٣٥٢ ه ):

يا سادتي يا آل ياسين فقط

عليكم الوحي من الله هبط

لولاكم لم يقبل الفرض ولا

رحا لبحر العفو من أكرم شط

أنتم ولاة العهد في الذرّ ومن

هـواهـم الله عـلـيـنا قـد شــرط

ما أحد قايسكم بغيركم

ومازج السلسل بالشرب اللمط

إلاّ كمن ضاهى الجبال بالحصي

أو قايس الأبحر جهلاً بالنقط ٢

١. الغدير: ٣ / ٢٣٣. ٢. الغدير: ٣ / ٣٩١.

110

وقال أيضاً ضمن أبيات:

هم آل أحمد والصيد الجحاجحة الز

هر الغطارفة العلوية الغرر

وقال أيضاً:

يا آل أحمد ماذا كان جرمكم

فكل أرواحكم بالسيف تنتزع

قال الناشئ الصغير ( المتوفّى ٣۶٥ ه ):

بآل محــمّــد عــرف الصـــواب

وفي أبياتهم نزل الكتاب

هم الكلمات والأسماء لاحت

لآدم حين عـزّ لـه المـتـاب

وهم حجج الإله على البرايا

بهم وبحكمهم لا يستراب

إلى آخر الابيات التي يقول فيها:

يقول لقد نجوت بأهل بيت

بهم يصلى لظى وبهم يثاب

۱. الغدير: ۳ / ۳۹۶.

۱۸۶

هم النبأ العظيم وفلك نوح

وباب الله وانقطع الخطاب ١

وقال البشنوي الكردي ( المتوفّى بعد ٣٨٠ ه ):

أليّـة ربي بالهـدى مــــمســكاً

باثني عشدر بعد النبي مراقباً

أبقي على البيت المطهر أهله

بيوت قريش للديانة طالباً ٢

وقال أيضاً:

يا ناصبي بكل جهدك فاجهد

إنيّ علقت بحب آل محمد

الطيبين الطاهرين ذوي الهدى

طابوا وطاب وليهم في المولد

واليتهم وبرئت من أعدائهم

فاقلل ملامك لا أباً لك أوزد

فهم أمان كالنجوم وانقم

سفن النجاة من الحديث المسند "

٣. الغدير: ٢ / ٣٨.

۲. الغدير: ۴ / ۳۵.

وقال الصاحب بن عبّاد ( المتوفّ ٣٨٥ ه ):

أُواليكم يا آل بيت محمد

فكلكم للعلم والدين فرقد

وأترك من ناواكم وهو هتكه

ينادى عليه مولد ليس يحمد ١

وقال ابن الحجاج البغدادي ( المتوفّ ٣٩١ ه ):

فما وجدت شفاء تستفيد به

إلا ابتغاءك تهجو آل ياسين

كافاك ربُّك إذ أجرتك قدرته

بسبب أهل العلا الغرِّ الميامين

إلى أن يقول:

وانّ أجر ابن سعد في استباحة

آل النبوّة أُجر غير ممنون ٢

وقال أبو الفتح كشاجم ( المتوفّى ٣٤٠ ه ) من قصيدة:

له في البكاء على الطاهرين

مندوحة عن بكاء الغزل

\_\_\_\_\_

۲. الغدير: ۴ / ۸۹.

١. الغدير: ۴ / ۶٠.

فكم فيهم من هلال هوى قبيل التمام وبدر أفل حـجـج الله في خـلـقـه ويـوم المعاد عـلى مـن خـذل ومن أنزل الله تفضياهم فردً على الله ما قد نزل فجددهم خاتم الأنبياء ويعرف ذاك جميع الملل ا وقال أيضاً: فضـــل الــنــجــوم الــزاهــرة وبهرتم أعداءكم بالماأترات السائرة ٢ وقال أبو محمد الصوري الشاعر ( المتوفيّ ٢١٩ هـ ): فهل ترك البين من أرتجيه مــن الأوّلــين والآخــريــنـا ۲. الغدير: ۴ / ۱۷. ۱. الغدير: ۴ / ۳.

ســـوى حــبّ آل نــي الهــدى

فحبهم أمل الآملينا

هـم عـدّتي لـوفاتي هـم

نجاتي هم الفوز للفائرينا ا

وقال من قصيدة في أهل البيت:

بماذا ترى تحتج يا آل أحمد

على أحمد فيكم إذا ما استعدت

وأشــهـر ما يـروونـه عـنـه قـولـه

تركت كتاب الله فيكم وعترتي

ولكن دنياهم سعت فسعوا لها

فتلك التي فلّت ضميراً عن التي ١

وقال أيضاً من قصيدة:

فلهذا أبناء أحمد أبناء على

ط رايد الآفاق

فقراء الحجاز بعد الغنى الأكبر

أسرى الشام قتلى العراق

۲. الغدير: ۴ / ۲۲۷.

١. الغدير: ۴ / ٢٢٢ و ٢٢٥.

جانبتهم جوانب الأرض حتى

خلت أنّ السماء ذات انطباق

إن أقصــر يا آل أحمـد أو أغـر

ق كان التقصير كالإغراق ١

وقال الشبراوي الشافعي في كتابه « الاتحاف بحب الأشراف »:

آل طه ومن يقل آل طه

مستجيراً بجاهكم لا يرد

حبكم مذهبي وعقد يقيني

ليس لي مذهب سواه وعقد ٢

وقال أيضاً في قصيدة أُخرى:

آل بيت النبي ما لي سواكم

ملجأ أرتجيه للكرب في غد

لسيت أخشيي ريب الزمان وأنتم

عمدتي في الخطوب يا آل أحمد

من يضاهي فخاركم آل طه

وعليكم سرادق العز ممتد

٢. الإتحاف بحبّ الأشراف: ٩٩.

۱. الغدير: ۴ / ۲۲۷ – ۲۲۸.

إلى أن يقول في قصيدته هذه:

يا إلهي ما لي سوى حب آل البيت

آل النبي طه الممجد

أنا عبد مقصر لست أرجو

عـمـلاً غـير حـب آل محـمـد ١

وقال أيضاً من قصيدة:

يا كـرام الأنام يا آل طـه

حبكم مذهبي وعقد ولائي

ليس لي ملجأ سواكم وذخر

أرتجيه في شدتي ورخائي

فاز من زار حيكم آل طه

وجنا منكم ثمار العطاء ٢

وقال أيضاً في قصيدة:

أنا في عرض آل بيت نبي

طهر الله بيتهم تطهيراً

سادة أتقياء أعطاهم الله

مقاماً ضخماً وملكاً كبيراً

١ و ٢. الإتحاف بحب الأشراف: ١٠٠ و ١٠١.

197

إلى أن يقول:

يا بحور الكمال يا آل طه

كم مننتم وكم جبرتم كسيراً

هل على غير بيتهم نزل الو

حي بجبريل خادماً مأموراً

هل سواكم قد أذهب الله عنه الرج

س نصّاً في ذكره مسطوراً الله عَدى الله قَدِهُ الله عَدِهُ الله عَدْهُ عَدْمُ الله عَدْمُ اللهُ عَدْمُ الله عَدْمُ اللهُ عَدْمُ اللهُ عَدْمُ اللهُ عَدْمُ اللهُ عَ

#### الشيعة وآية التطهير

استدلت الشيعة عن بكرة أبيها بآية التطهير على عصمة العترة الطاهرة، وأفاض المفسرون منهم القول حول الآية وأتوا ببيانات شافية في وجه دلالتها على عصمتهم.

وهناك جماعة من العلماء قاموا بتأليف رسائل مفردة حول دلالتها وشأن نزولها، نشير إلى ما وقفنا عليه في ما يلي:

1. « السحاب المطير في تفسير آية التطهير »، للسيد السعيد القاضي نور الله المرعشي الشهيد عام ١٠١٩ ه.

۲. الأنعام: ۹۰.

١. الإتحاف بحبّ الأشراف: ١٠٤ – ١٠٩.

\_\_\_\_

- ٢. « تطهير التطهير »، تأليف الفاضل الهندي ( المتوفيّ عام ١٠٣٥ ه ).
- ٣. « شرح تطهير التطهير »، تأليف السيد عبد الباقي الحسيني كتبه شرحاً لكتاب الفاضل الهندي.
  - ۴. « إذهاب الرجس عن حظيرة القدس »، للعلّامة الشيخ عبد الكريم بن محمد طاهر القمى.
    - ٥. « الصور المنطبعة »، له أيضاً في هذا المجال.
- وأقطاب الدوائر »، للعلامة عبد الحسين بن مصطفى أحد علمائنا في القرن الثاني عشر فرغ منه عام ١١٣٨ هـ.
- ٧. «تفسير آية التطهير »، تأليف الشيخ إسماعيل بن زين العابدين التبريزي الملقّب بمصباح (
   المتوفّ عام ١٣٠٠ ه).
- ٨. التنوير في ترجمة رسالة « آية التطهير » باللغة الأوردية، تأليف السيد عباس الموسوي، طبع في الهند عام ١٣٤١ هـ، وهو ترجمة لرسالة السيد القاضى نور الله.
- 9. « جلاء الضمير في حل مشكلات آية التطهير »، للشيخ محمد البحراني، طبع في بُمباي عام ١٣٢٥ هـ.
- 1. رسالة قيّمة في تفسير آية التطهير، للعلّامة المحقّق الشيخ لطف الله الصافي، طبعت عام ١۴٠٣ هـ من منشورات دار القرآن الكريم في قم المقدسة، وله رسالة أُخرى في العصمة طبعت معها، حيّاه الله وبيّاه.
- 11. « آية التطهير » في جزءين، للسيد الجليل علي الأبطحي، وقد استقصى الكلام فيها حول المأثورات الواردة فيها في الجزء الأوّل، ودلالتها على العصمة في الجزء الثاني.

- 11. « آية التطهير »، للشيخ محمد مهدي الآصفي وهي دراسة حول مداليل الآية الكريمة ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ ... ﴾ واختصاصها بأهل البيت عليه الله نشرتما مؤسسة دار القرآن الكريم في قم المقدسة سنة ١٤١١ ه.
- ١٩٢٠. « آية التطهير، رؤية مبتكرة »، لآية الله الشيخ محمد الفاضل اللنكراني، طبع في إيران ١٩٧٠ م بالفارسية. و ١٩٨٧ م بالعربيَّة.
- 1. « آية التطهير في الخمسة أهل الكساء »، للسيد محيي الدين الموسوي الغريفي، طبع في النجف الأشرف ١٣٧٧ ه / ١٩٥٨ م.
- 10. أخيرها لا آخرها ما قدمناه لكم في هذه الصحائف لكاتب هذه السطور، عفا الله عنه، ورزقه شفاعة محمد وأهل بيته يوم لا ينفع مال ولا بنون.

## الفصل الثابي

# سمات أهل البيت علمالية

قد تعرَّفت على من هم أهل البيت من خلال التعريف بالحدِّ التامّ الذي عرَّف به رسول الله على من هم أهل البيت من خلال التعريف السابق كان بمنزلة التعريف بالحدّ أي التعريف بالحدّ أي التعريف بالذات.

ويمكن أن نتعرف عليهم من خلال التعريف على سماتهم وخصوصيّاتهم الّتي تشبه التعريف بالرّسم والتعريف بالعرضي.

وسماتهم وخصوصيّاتهم كثيرة مبثوثة في ثنايا الآيات والأحاديث النبويَّة، ولكن نقتصر في المقام على ما ورد من السمات في الذكر الحكيم.

## من سمات أهل البيت عالمي الم

١

#### العصمة

لقد تعرفت على ما هو المراد من أهل البيت في الآية المباركة على وجه لم يدع لقائل كلمة، ولا لمجادل شبهة، في أنّ المقصود منه هو العترة الطاهرة قرناء الكتاب في كلام النبي المقافظة:

فحان البحث للتطرّق إلى سماتهم وخصوصياتهم، وهي على قسمين:

١. ما يستفاد من الآية الشريفة.

٢. ما يستفاد من سائر الآيات.

أمّا الأوّل، فالآية - بعد الإمعان فيها - تدلّ على عصمتهم وطهارتهم من الذنوب، ويعلم ذلك من خلال دراسة أمرين:

١. ما هو المراد من الرجس ؟

٢. هل الارادة في الآية المباركة إرادة تكوينية أو تشريعية ؟

١. ما هو المراد من الرجس ؟

المراد من الرجس: هو القذارة الأعم من المادية والمعنوية، وقد اتفق على ذلك أئمّة اللغة.

قال ابن فارس: الرجس: أصل يدل على اختلاط، ومن هذا الباب:

الرجس: القذر لأنه لطخ وخلط. ١

وقال ابن منظور: الرجس: القذر، وكل قذر رجس، وفي الحديث: أعوذ بك من الرجس النجس. وقد يعبر به عن الحرام والفعل القبيح والعذاب واللعن والكفر. قال الزجّاج: الرجس في اللغة كل ما استقذر من عمل ... فبالغ الله في ذم أشياء وسمّاها رجساً، وقال ابن الكلبي: رجس من عمل الشيطان أي مأثم. ٢

وقد استعملت هذه اللفظة في الذكر الحكيم ثمانية مرات: ووصف به الخمر والميسر والأنصاب والأزلام والكافر غير المؤمن بالله والميتة والدم المسفوح ولحم الخنزير والأوثان وقول الزور ... إلى غير ذلك من الموارد التي وصفت به في الذكر الحكيم.

ونكتفي بنقل بعض الآيات قال سـبحانه: ﴿ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِـرُ وَالْأَنصَـابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ ﴾. ٣

وقال سبحانه: ﴿ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَّسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ ﴾. \*

وقال ســـبحانه: ﴿ كَذَٰلِكَ يَجْعَلُ اللهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ۗ ﴾، إلى غير ذلك من الآيات.

والمتفحص في كلمات أئمّة أهل اللغة، والآيات الواردة فيها تلك اللفظة،

١. معجم مقاييس اللغة: ٢ / ٩٩٠.

۲. لسان العرب: ۶ / ۹۴ – ۹۵، مادة « رجس ».

٣. المائدة: ٩٠. الأنعام: ١٩٥

۵. الأنعام: ١٢٥.

يصل إلى أنمّا موضوعة بمعنى القذارة التي تستنفر منها النفوس، سواءً أكانت مادية، كما وردت في الآيات، أم معنوية كما هو الحال في الكافر وعابد الوثن ووثنه.

فلو وصف به العمل القبيح عرفاً أو شرعاً، فلأجل أنّ العمل القبيح يوصف بالقذارة التي تستنفرها الطباع السليمة، وعلى هذا فالمراد من الرجس في الآية هي الأعمال القبيحة عرفاً أو شرعاً، ويدل عليه قوله سبحانه بعد تلك اللفظة: ﴿ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾، فليس المراد من هذا التطهير إلّا تطهيرهم من الرجس المعنوي الذي لا تقبله النفوس السليمة.

وقد ورد نظير قوله: ﴿ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ في حق السيدة مريم عَلَيْكُ ، قال سبحانه: ﴿ إِنَّ اللهُ اصْطَفَاكِ وَطَهَّرَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلَىٰ نِسَاءِ الْعَالَمِينَ ﴾. ١

نعم: إنّ لتطهير النفوس وطهارتها مراتب ودرجات، ولا تكون جميعها مستلزمة للعصمة، وانمّا الملازم لها هو الدرجة العليا، قال سبحانه: ﴿ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُوا وَاللهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِّرِينَ ﴾. ٢

قال العلّامة الطباطبائي: الرجس – بالكسر والسكون – صفة من الرجاسة وهي القذارة، والقذارة هيئة في النفس توجب التجنّب والتنفّر منها، وهي تكون تارة بحسب ظاهر الشيء كرجاسة الخنزير، قال تعالى: ﴿ أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ ﴾ وبحسب باطنه، أُخرى، وهي الرجاسة والقذارة المعنوية كالشرك والكفر وأثر العمل السيّء، قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرضٌ فَنَ ادَتْهُمْ رِجْسًا إِلَىٰ رِجْسِهِمْ وَمَاتُوا وَهُمْ كَافِرُونَ ﴾ "، وقال: ﴿ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيّقًا

۲. التوبة: ۱۰۸.

۱. آل عمران: ۴۲.

٣. التوبة: ١٢٥.

حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَّعَّدُ فِي السَّمَاءِ كَذَٰلِكَ يَجْعَلُ اللهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾. ١

وأيّاً ماكان فهو إدراك نفساني وأثر شعوري يحدث من تعلّق القلب بالاعتقاد الباطل أو العمل السيّء وإذهاب الرجس عبارة عن إزالة كل هيئة خبيثة في النفس تضاد حق الاعتقاد والعمل، وعند ذلك يكون إذهاب الرجس معادلاً للعصمة الإلهية التي هي صورة علمية نفسانية، تحفظ الإنسان من رجس باطني الاعتقاد وسيّء العمل. ٢

### المنفى مطلق الرجس

إذا كان المراد من الرجس في الآية الكريمة هو الأفعال القبيحة عرفاً أو شرعاً والمعاصي صغيرها وكبيرها، فيجب أن يقال: إنّ المنفي في الآية هو عموم الرجس، وذلك لأنّ المنفي هو جنس الرجس لا نوعه ولا صنفه، ونفي الجنس يلازم نفي الطبيعة بعامّة مراتبها، ولأجل ذلك لم يكتف سبحانه بقوله: ﴿ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾، فلو كان المراد نفي قسم خاص من الرجس – أعني: الشرك، أو الأوسع منه كالمعاصي الكبيرة – لما كان لهذه العناية وجه.

والحاصل: أنّ المفهوم من قول القائل لا خير في الحياة، أو لا رجل في الدار، هو المفهوم من قوله: ليذهب عنكم الرجس، والتفكيك بين المقامين غير مقبول. هذا هو الأمر الأوّل وإليك الكلام في الأمر الثانى:

١. الأنعام: ١٢٥.

۲. الميزان: ۱۶ / ۳۳۰.

# ٢. هل الإرادة في الآية تكوينية أم تشريعية ؟

إنّ انقسام إرادته سبحانه إلى تكوينية وتشريعية من الانقسامات الواضحة التي لا تحتاج إلى بسط في القول، ومجمل القول فيها هو انّه إذا تعلّقت إرادته سبحانه على إيجاد شيء وتكوينه في صحيفة الوجود، فهي الإرادة التكوينية ولا تتخلّف تلك الإرادة عن مراده، وربّما يعبّر عنها بالأمر التكويني قال سبحانه: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾. ١

ففي هذا الجال يكون متعلّق الإرادة تكوّن الشيء وتحقّقه وتجسّده، والله سبحانه لأجل سعة قدرته ونفوذ إرادته لا تنفك إرادته عن مراده ولا أمره التكويني عن متعلّقه.

وأمّا إذا تعلّقت إرادته سبحانه بتشريع الأحكام وتقنينها في المجتمع حتى يقوم المكلّف مختاراً بواجبه، فهي إرادة تشريعية، ففي هذا المجال يكون متعلّق الإرادة تحقيقاً هو التشريع والتقنين، وأمّا قيام المكلّف فهو من غايات التكليف، ولأجل ذلك ربّما تترتب عليه الغاية، وربّما تنفك عنه، ولا يوجب الانفكاك خللاً في إرادته سبحانه، لأنّه ما أراد إلّا التشريع وقد تحقق، كما أنّه ما أراد قيام المكلّف بواجبه إلّا مختاراً، فقيامه بواجبه أو عدم قيامه من شعب اختياره، هذا هو إجمال القول في الإرادتين، وللتفصيل محل آخر.

والقرائن التي ستمر عليك تدل على أنّ الإرادة في الآية تكوينية لا تشريعية بمعنى أنّ إرادته التكوينية التي تعلّقت أيضاً بإذهاب الرجس عن التكوينية التي تعلّقت أيضاً بإذهاب الرجس عن أهل البيت، وتطهيرهم من كل رجس وقذر، ومن كل عمل يستنفر منه، وإليك تلك القرائن:

۱. یس: ۸۲.

1. إنّ الظاهر من الآية هو تعلّق إرادة خاصة بإذهاب الرجس عن أهل البيت، والخصوصية إنّما تتحقّق لو كانت الإرادة تكوينية، إذ لو كانت تشريعية لما اختصت بطائفة دون طائفة، لأنّ الهدف الأسمى من بعث الأنبياء هو إبلاغ تشريعاته ودساتيره إلى الناس عامة لا لأناس معيّنين، ولأجل ذلك ترى أنّه سبحانه عندما شرّع للمسلمين الوضوء والغسل بقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى المَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَدُوا بِرُءُوسِكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتُهُ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَدُوا بِرُءُوسِكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتُهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَى الْحَمْمُ كلمة « أهل البيت » وخصّه بالخطاب وقال: « عنكم أهل البيت » أي جمع خاص تجمعهم كلمة « أهل البيت » وخصّهم بالخطاب وقال: « عنكم أهل البيت » أي

وبالجملة فتخصيص تعلّق الإرادة بجمع خاص على الوجه الوارد في الآية، يمنع من تفسير الإرادة بالإرادة التشريعية التي عمّت الأُمّة جميعاً.

نعم لا يتوهم من ذلك أنّ أهل البيت خارجون عن إطار التشريع، بل التشريع في كل المجالات يعمّهم كما يعمّ غيرهم، ولكن هنا إرادة تكوينية مختصّة بهم.

7. إنّ العناية البارزة في الآية المباركة أقوى شاهد على أنّ المقصود بالإرادة، الإرادة التكوينية لا التشريعية، لوضوح أنّ تعلّق الإرادة التشريعية بأهل البيت لا يحتاج إلى العناية في الآية، وإليك بيان تلك العناية:

١. المائدة: ع.

- أ. ابتدأ سبحانه كلامه بلفظ الحصر، ولا معنى له إذا كانت الإرادة تشريعية، لأخّا غير محصورة بأُناس مخصوصين.
- ب. عين تعالى متعلّق إرادته بصورة الاختصاص، فقال: ﴿ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ أي أخصّكم أهل البيت.
- ج. قد بيّن متعلّق إرادته بالتأكيد، وقال بعد قوله: ﴿ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ ... وَيُطَهِّرَكُمْ ﴾.
- د. قد أكّده أيضاً بالإتيان بمصدره بعد الفعل، وقال: ﴿ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ ليكون أوفى في التأكيد.
  - ه. انه سبحانه أتى بالمصدر نكرة، ليدل على الإكبار والإعجاب، أي تطهيراً عظيماً معجباً.
    - و. انّ الآية في مقام المدح والثناء، فلو كانت الإرادة إرادة تشريعية لما ناسب الثناء والمدح.

وعلى الجملة: العناية البارزة في الآية تدل بوضوح على أنّ الإرادة هناك غير الإرادة العامة المتعلّقة لكل إنسان حاضر أو باد، ولأجل ذلك فإنّ المحقّقين من المفسرين يفسرون الإرادة في المقام بالإرادة التكوينية ويجيبون عن كل سؤال يطرح عنها.

قال الشيخ الطبرسي: إنّ لفظة ﴿ إنَّمَا ﴾ محققة لما أُثبت بعدها، نافية لما لم يثبت، فإنّ قول القائل: إنّما لك عندي درهم، وإنّما في الدار زيد، يقتضي انّه ليس عنده سوى الدرهم وليس في الدار سوى زيد، وعلى هذا فلا تخلو الإرادة في الآية أن تكون هي الإرادة المحضة التشريعية، أو الإرادة التي يتبعها التطهير وإذهاب الرجس ؛ ولا يجوز الوجه الأوّل، لأنّ الله تعالى قد أراد من كل مكلّف هذه الإرادة المطلقة، فلا اختصاص لها بأهل البيت دون سائر الخلق، ولأنّ هذا القول يقتضي

المدح والتعظيم لهم بغير شك وشبهة ولا مدح في الإرادة المجرّدة، فثبت الوجه الثاني، وفي ثبوته ثبوت عصمة المعنيين بالآية من جميع القبائح. ١

وقال السيد ابن معصوم المدني في تقريب دلالة الآية على عصمة المعنيّين بالآية: إنّ لفظة وأيّما في محققة لما أثبت بعدها، نافية لما لم يثبت، فإنّ قول القائل إنّما لك عندي درهم، وإنّما في الدار ريد، يقتضي انّه ليس له عنده سوى درهم وليس في الدار سوى زيد، إذا تقرر هذا فلا تخلو الإرادة في الآية أن تكون هي الإرادة المطلقة أو الإرادة التي يتبعها التطهير وإذهاب الرجس، فلا يجوز الوجه الأوّل، لأنّ الله تعالى قد أراد من كل مكلّف هذه الإرادة المطلقة، فلا اختصاص لها بأهل البيت دون سائر الخلق. وهذا القول يقتضي المدح والتعظيم لهم بغير شك ولا شبهة ولا مدح في الإرادة المجرّدة، فثبت الوجه الثاني، وفي ثبوته ثبوت عصمة المعنيّين بالآية من جميع القبائح، لأنّ اللام في الرجس للجنس، ونفي الماهية نفي لكل جزئياتها، وقد علمنا أنّ من عدا ما ذكرناه من أهل البيت حين نزول الآية غير مقطوع على عصمته، فثبت أنّ الآية مختصة بحم، لبطلان تعلّقها العرب العرباء في كلامهم واسلوب البلغاء والفصحاء في خطابهم لا يذهب عليه أنّ هذا من باب الاستطراد، وهو خروج المتكلم من غرضه الأوّل إلى غرض آخر ثم عوده إلى غرضه الأوّل، واتفقت كلمة أهل البيان على أنّ ذلك من محاسن البديع في الكلام نثراً ونظماً والقرآن المجيد وخطب البلغاء وأشعارهم مملوءة من ذلك. ٢

١. مجمع البيان: ٤ / ٣٥٧ تفسير سورة الأحزاب؛ وقريب منه ما أفاده الشيخ الطوسي في تبيانه: ٨ / ٣٤٠.

٢. رياض السالكين: ۴۹٧، الروضة السابعة والأربعون، وقد نقلنا عن الطبرسي ما يقرب منه.

### أسئلة وأجوبة

قد تعرفت على مفاد الآية: واتضح لديك أنّ القرائن الداخلية في نفس الآية تدل بوضوح على أنّ الإرادة الواردة في الآية إرادة تكوينية تعلّقت بطهارة أهل البيت وإذهاب الرجس عنهم، ويكون وزان الإرادة فيها وزان الإرادة الواردة في الآيات التالية ونظائرها:

١. ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُصْعِفُوا فِي الأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ

- ٢. ﴿ وَيُرِيدُ اللهُ أَن يُحِقُّ الحَقُّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ ﴾. ٢
- ٣. ﴿ وَمَن يُرِدِ اللهُ فِتْنَتَهُ فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَـِيْنًا أُولَٰئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي الآخِرةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾. ٣

وعند ذلك تطرح في المقام أسئلة لا بد من الإجابة عليها:

\* السؤال الأوّل: هل الإرادة التشريعيّة تتعلَّق بفعل الغير ؟

هل يصح تعريف الإرادة التشريعية بالإرادة المتعلّقة بفعل الغير، كتكليفه سبحانه عباده بالصلاة والزكاة، وتكليف الآمر البشري غيره بالسقى والرعى ؟ وإذا كانت الإرادة التشريعية عبارة عمّا ذكر، فتكون الإرادة التكوينية عبارة عن تعلّقها بفعل نفس المريد كتعلّق إرادته سـبحانه بخلق السماوات والأرض، وإرادة غيره بالأكل والشرب؟

الجواب: أنّ تعريف الإرادة التكوينية بما ذكر وإن كان صحيحاً، لكن

١. القصص: ۵.

٣. المائدة: ٢١.

٢. الأنفال: ٧.

تعريف التشريعية منها بتعلّقها بفعل الغير غير صحيح قطعاً، وذلك لأنّ الإرادة لا تتعلّق إلّا بأمر اختياري وهو فعل المريد، وأمّا فعل الشخص الآخر، فهو بما انّه خارج عن اختيار المريد، لا تتعلّق به إرادته، وكيف يصح لشخص أن يريد صدور فعل من الغير مع أنّ صدوره منه تابع لإرادة ذلك الغير وليس تابعاً لإرادة المريد الآخر ؟

وإن شئت قلت: إنّ زمام فعل الفاعل المختار بيد الفاعل المباشر، فلو أراده لقام به. ولو لم يرده لما قام به وليس زمامه بيد الآمر، حتى يريده منه جداً ولا تصيّره إرادة الآمر مسلوب الاختيار ولا تجعله مضطراً مقهوراً مسخراً في مقابل إرادة الآمر، لأنّ المفروض أنّ الفاعل بعد، فاعل مختار، ومن هذا شأنه لا تتعلّق بفعله، إرادة الغير الجدية، لأنّ معنى تعلّقها بفعل الغير أنّه في اختيار المريد ومتناوله، ويوجد بإرادته وينتفي بانتفائه، مع أنّه ليس كذلك وإنّما يوجد بإرادة الفاعل المباشر وينتفي بانتفاء إرادته، ولا ملازمة بين إرادة الآمر وإرادة المأمور ولأجل ذلك كثيراً ما يعصي

وفي الجملة: ليست ماهية الإرادة التشريعية أمراً يخالف ماهية الإرادة التكوينية، بل الكل من واد واحد تختلفان في الاسم وتتحدان في الماهية، والجميع يتعلّق بفعل نفس المريد، غير أنّ المراد فيهما مختلف حسب الاعتبار، وهو في التكوينية، عبارة عن الفعل الخارجي الصادر عنه مباشرة كالتكوين والتصنيع، سواء كان المريد هو الله سبحانه أم أحد عباده القادرين على الأفعال الخارجية باقداره، ولكنّه في التشريعية عبارة عن نفس الطلب والإنشاء بالإيماء والإشارة واللفظ والكتابة، وهو أيضا فعل المريد الواقع في اختياره، وأمّا قيام الغير بالمطلوب فهو من غايات إرادة المريد ومقاصده وأغراضه، وهي تترتب تارة،

وتنفك أُخرى، فلو تكونت في نفسه مبادئ الخوف والرجاء لقام به وإلّا فلا يقوم به ولا تتحقّق الغاية لكن تتم عليه الحجة.

وعلى ذلك فما اشتهر على الألسن من أنّ الإرادة التشريعية عبارة عن تعلّق إرادة الآمر بفعل الغير تسامح في التعبير ومن باب إقامة الغاية مكان ذيها.

والذي يوضح ذلك: انّ إرادته سبحانه لا تنفك عن مراده، ومن المستحيل أن يخاطب شيئاً بركن » ولا يتحقّق، ولسعة قدرته وعموميتها، قال سبحانه: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَا يَكُونُ ﴾ (، فلو تعلّقت إرادته بفعل العباد كالصلاة والصوم لما انفك عنهم ولو تعلّقت على إيما هم وهدايتهم، لما وجد على أديم الأرض عاص ومتمرد، قال سبحانه: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الهُدَىٰ فَلا تَكُونَنَ مِنَ الجَاهِلِينَ ﴾ (، وتكون نتيجة ذلك كونهم مجبورين في قبول لجَمعَهُمْ عَلَى الهُدَىٰ فَلا تَكُونَنَ مِنَ الجَاهِلِينَ ﴾ ( وتكون نتيجة ذلك كونهم مجبورين في قبول الهداية، ومضطرين إلى الطاعة، فلا يقام لمثلها وزن ولا قيمة، وهذا يعرب بوضوح عن أنّ متعلّق إرادته في مجال التشريع هو فعل نفس المشرّع وهو التشريع، وهو بعد غير منفك عن إرادته، موجود معها.

# السؤال الثاني: هل الإرادة التكوينيّة توجب سلب الاختيار ؟

لو كانت الإرادة في المقام إرادة تكوينية فبما أنّ إرادته سبحانه لا تتخلّف عن المراد فلازمها هنا كون طهارتهم وابتعادهم عن الرجس أمراً جبرياً لا يتخلّف، وهذا لا يعد فضيلة وثناء لأهل البيت مع أنّ الآية بصدد الثناء عليهم.

وقد أجاب عنه المحقّقون على وجه الإجمال وقالوا: إنّ القدرة والتمكّن من فعل المعصية ثابت للمعصوم، والعصمة مانع شرعي، ولا منافاة بين عدم القدرة الشرعية والقدرة الذاتية، وهذا الجواب بإجماله كاف لأهل التحقيق ولكن يحتاج

۱. یس: ۸۲.

#### إلى إيضاح، فنقول:

إنّ مشكلة الجبر تنحل بالتعرّف على كيفية تعلّق إرادته سبحانه بأفعال العباد، والإمعان في هذا الموضوع يكفى لحل بعض المشاكل المطروحة في مسألة الجبر والاختيار.

وبعبارة أُخرى: هل تعلّقت إرادته سبحانه بصدور أفعال العباد عنهم باختيارهم وإرادتهم، أم تعلّقت بصدورها منهم مطلقاً وإن لم تكن مسبوقة باختيارهم وإرادتهم، فالجبر لازم القول الثاني، والاختيار نتيجة القول الأوّل، والحق هو القول الأوّل فنقول في توضيحه:

إِنَّ لازم التوحيد في الفاعلية والخالقية - كما هو منصوص الآيات ومقتضى البراهين - هو أنّ كل ما يقع في صفحة الوجود سواء كان فعلاً للعباد أم لغيرهم لا يخرج عن إطار الإرادة التكوينية لله سبحانه، ولا يقع شيء في الكون إلّا بإرادته وإذنه سبحانه، قال تعالى: ﴿ مَا قَطَعْتُم مِّن لِّينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُو هَا قَائِمَةً عَلَىٰ أُصُولِهَا قَبِإِذْنِ اللهِ ﴾ (، وهذه الآية وغيرها تدلّ بصراحة على أنّ أفعال العباد حلالها وحرامها غير خارجة عن إطار الإرادة التكوينية لله وإلّا لزم أن يكون الإنسان أو الفواعل الأخر مستقلة في الفعل والتأثير، وهو يستلزم الاستقلال في الذات، وهو عين الشرك ونفي التوحيد في الأفعال والخالقية.

ومع ذلك فليس العباد مجبورين في أفعالهم وتصرفاتهم، لأنّ إرادته سبحانه وإن تعلّقت بأفعالهم لكن إرادته سبحانه متعلّقة بأفعالهم بتوسط إرادتهم الخاصة وفي طول مشيئتهم، وبذلك صح أن يقال لا جبر ولا تفويض بل أمرٌ بين الأمرين.

١. الحشر: ٥.

وعلى ذلك فالله سبحانه وإن أراد طهارتهم عن الذنوب بالإرادة التكوينية ولكن تلك الإرادة تعلقت بها، لما علم سبحانه الهم بما زودوا من إمكانات ذاتية ومواهب مكتسبة نتيجة تربيتهم وفق مبادئ الإسلام، لا يريدون إلّا ما شرّع لهم سبحانه من أحكام، فهم لا يشاءون إلّا ما يشاء الله، وعند ذلك صح له سبحانه أن يخبر بأنّه أراد تكويناً إذهاب الرجس عنهم، لأنهم المهل ما داموا لا يريدون لأنفسهم إلّا الجري على وفق الشرع لا يفاض عليهم إلّا هذا النوع من الوصف.

وحصيلة الكلام: انّ مبنى الإشكال هو الغفلة عن كيفية تعلّق إرادته سبحانه بأفعال العباد حيث توهّم المستشكل:

أوّلاً: انّ أفعال العباد خارجة عن إطار الإرادة التكوينية لله ســبحانه، وغفل عن أنّ هذا النوع من الاعتقاد يساوق الشرك ويصادم التوحيد.

وثانياً: انّ سبق الإرادة التكوينية على أفعال العباد يستلزم سلب الاختيار عنهم، وغفل عن أنّ إرادته سبحانه انّما تتعلّق بتوسط إرادة العباد واختيارهم، فهم إذا أرادوا لأنفسهم شيئاً، فالله سبحانه يريد ذلك الشيء لهم تكويناً، وليس في ذلك أيّة رائحة للجبر، بل هو الأمر بين الأمرين.

وعندئذ يكون المراد من تطهيرهم - بعد تجهيزهم بإدراك الحق في الاعتقاد والعمل، وإعطائهم البصيرة الكاملة لمعرفة الحق في مجال الاعتقاد والعمل - تعلّق إرادته التكوينية بطهارتهم من الذنوب، لأجل تعلّق إرادتهم بذلك، فقد تعلّقت إرادته سيحانه بتنزيههم عن طريق إرادتهم واختيارهم، وأين هذا من الجبر ؟

تفسير آخر للإرادة التكوينية

ما ذكرناه في كيفية تعلّق إرادته سبحانه بأفعال العباد، جواب عام سار في

جميع الموارد ورافع للإشكال في مجال الجبر، وانّ من أعضل الموارد في الجبر والاختيار، هي تحليل كيفية تعلّق إرادته بأفعال العباد وانّه: هل يوجب الجبر ويسلب الاختيار، باعتبار أنّ إرادته لا تنفك عن المراد، أم لا ؟ لأنّ إرادته تعلّقت بصدور أفعالهم عن أنفسهم عن مبادئها المكونّة فيهم وهي إرادتهم واختيارهم، فلو صدرت عنهم بلا هذه الخصوصية لزم انفكاك إرادته عن مراده.

ولــــمّا استشكل هذا المطلب على بعضهم انصرفوا إلى إخراج أفعال العباد عن إطار إرادته سبحانه، وانّما تتعلّق بالكائنات دون أفعالهم، وهو كما ترى، لأنّه يستلزم تحقّق شيء في صحيفة الوجود بغير إذنه وإرادته، مع أنّ مقتضـــى التوحيد في الخالقية انتهاء كل ما في عالم الإمكان إلى وجوده وخالقيته، وبالتالي إلى إرادته، فإخراج أفعال العباد عن مجال إرادة الله، يخالف الأسـس التوحيدية التي جاء بما القرآن ودعمها العقل.

إلا أنّ في مسألة العصمة وكيفية تعلّق إرادته تعالى بعصمة المعصوم تحليلاً آخر يختص بمذا المقام ولا يتعدّاه.

وحاصل هذا التحليل يتوقف على معرفة كيفية العصمة وحقيقتها، فنقول:

إنّ حقيقة العصمة ترجع إلى الدرجة العليا من التقوى، بمعنى أنّ التقوى إذا بلغت قمّتها تعصم الإنسان عن اقتراف الذنب وجميع القبائح.

وإن شئت قلت: العصمة نتيجة العلم القطعي الثابت والعرفان بعواقب المعصية علماً يصدّ الإنسان عن اجتراح المعاصي واقتراف المآثم، كالإنسان الواقف أمام الأسلاك التي يجري فيها التيار الكهربائي، فانّه لا يقدم بنفسه على إمساكها.

وبعبارة ثالثة: العصمة: الاستشعار بعظمة الرب وكماله وجلاله استشعاراً منقطع النظير حيث يحدث في المستشعر التفاني في الحق، والعشق لجماله، وكماله، بحيث لا يستبدل برضاه شيئاً.

فإذا كانت حقيقة العصمة نفس هذه الحقائق أو قريباً منها، فليس اتصاف الإنسان بهذه الحقائق موجباً للجبر وسالباً للاختيار، بل المعصوم مع هذه المواهب الإلهية قادر على اقتراف المعاصي وارتكاب الخطايا غير أنّه لأجل حصوله على الدرجة العليا من التقوى، والعلم القطعي بآثار المعاصي والاستشعار المنقطع النظير بعظمة الخالق، يختار الطاعة وترك المعصية مع القدرة على خلاف ذلك، فحاله كالوالد العطوف لا يقدم على قتل ولده ولو أُعطيت له الكنوز الكثيرة. إنّ هذه الحقائق الموهوبة للمعصوم أشبه بحبل يلقى إلى الغارق في البحر والساقط في البئر حتى يتمسك به وينجي نفسه، فلا شك أنّ العاقل يتمسّك به دائماً وينجي نفسه، ولكن هذا العمل لا يخالف قدرته على ترك التمسك به وإلقاء نفسه في مهاوى الهلكة.

فهذه الحقائق النفسانيّة الموهوبة ليست إلّا أسباباً لترك العصيان ومقتضيات للطاعات، ومعدّات لقرب العبد من ربّه، ومع ذلك تتوسط بينها وبين فعل العبد من طاعة أو عصيان، إرادته واختياره، فليست هذه المواهب عللاً تامّة لتوجه العبد إلى جانب واحد وانحيازه عن جانب آخر، بل هي أسباب مقربة ومعدات للإرادة، ومع ذلك كله فاختيار المعصوم وإرادته باقيان على حالهما. فمعنى تعلّق إرادته سبحانه بعصمتهم ليس تعلّقها بالطاعة وترك العصيان، بل معناه تعلّق إرادته التكوينية بإفاضة هذه المواهب عليهم وجعلها في

مكامن نفوسهم وتحليتهم بهذه الحلية الإلهية، ولكن هذا الجعل والتحلية لا يهدف إلى كونهم مكتوفي الأيدي أمام التكاليف ومسوقين إلى جانب واحد، فالاشتباه في المقام حصل في تعيين ما هو المفاض من الله سبحانه على هذه الشخصيات فتخيل: « انّ المفاض هو العصمة المفسرة بترك المعصية ونفس الطاعة » غفلة عن أنّ المفاض هو هذه الكيفيات والصفات العليا النفسانية عليهم، وهي توجد استعداداً في النفس بترك العصيان واختيار الطاعة مع القدرة على الخلاف.

نعم: لو كان هناك جبر، فالجبر في تحليتهم بمذه المواهب والعطايا الإلهية، ولكنّهم معها مختارون في التوجه، لأي طرف أرادوا، وإن كانوا لا يشاءون إلّا الطاعة وترك المعصية.

#### ما هو الوجه لتفسير الإرادة بالتشريعية ؟

ثمّ إنّ الجمهور لـــمّا ذهبوا إلى كون الإرادة تشريعية احتالوا في توجيهها، يقول المفسر المعاصر سيد قطب في هذا الصدد: إنّه سبحانه يجعل تلك الأوامر – الأوامر الواقعة قبل الآية من قوله: ﴿ وَقَرْنَ ... وَلا تَبَرَّجْنَ ﴾ – وسيلة لإذهاب الرجس وتطهير البيت، فالتطهير وإذهاب الرجس يتم بوسائل يأخذ الناس بها أنفسهم ويحقّقونها في واقع الحياة العملي ... ويختم هذه التوجيهات لنساء النبي بمثل ما بداها، بتذكيرهن بعلو مكانتهن وامتيازهن على النساء بمكانتهن من رسول الله وبما أنعم الله عليهن فجعل بيوتهن مهبط القرآن ومنزل الحكمة وتشرف النور والهدى والإيمان، وانّه لحظٌ عظيم يكفي التذكّر به لتحس النفس جلالة قدره ولطيف صنع الله فيه وجزالة النعمة التي لا يعد لها نعيم. ا

١. في ظلال القرآن، في تفسير سورة الأحزاب.

وحاصل ما ذكره مبني على نزول القرآن في مورد نساء النبي، وانّه سبحانه علّل خطاباته لهنّ بأنّه يريد من هذه التكاليف إذهاب الرجس عنهنّ، ويكون المعنى انّ التشديد في التكاليف وتضعيف الثواب والعقاب ليس لانتفاع الله سبحانه به، بل لإذهاب الرجس عنكنّ وتطهيركنّ.

ولا يخفى أنّ ما ورد في الآيات من الأحكام ليست أحكاماً خاصة بنساء النبي وَ الآيات من الأحكام ليست أحكاماً خاصة بنساء النبي وَ الله وَ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الجَاهِلِيَّةِ الأُولَىٰ وَأَقِمْنَ قوله سبحانه قبل آية التطهير: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الجَاهِلِيَّةِ الأُولَىٰ وَأَقِمْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾. الصلاة وَ آتِينَ الزَّكَاة وَ أَطِعْنَ الله وَ رَسُولَهُ ﴾. ا

وهذا قوله سبحانه بعد الآية: ﴿ وَاذْكُرْنَ مَا يُتْلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللهِ وَالجِكْمَةِ ... ﴾ كلّها أحكام عامّة لنساء المسلمين، فالله سبحانه بهذه التكاليف يريد أن يطهّر الكل وإذهاب الرجس عن عموم النساء، لا عن زوجات النبي خاصة، وعندئذ لا وجه لتخصيصهن بالخطاب بالعناية التي عرفت.

وإنّما ذهب بعض الجمهور إلى ما ذهب، لأجل انمّم تصوّروا نزول الآية في حق نساء النبي وإنّما ذهب بعض الجمهور إلى ما ذكره سيد قطب ونظراؤه، وانمّا ذهبوا إلى ذلك بزعمهم اتصال الآية بما قبلها من الآيات، مع أنّه سيوافيك أنّ الآية – آية التطهير – آية مستقلة لا صلة لها بما قبلها ولا ما بعدها، وانمّا وضعت في هذا الموضع لمصلحة خاصة سنشير إليها، والأحاديث بكثرتها البالغة ناصّة على نزول الآية وحدها، ولم يرد نزولها في ضمن آيات نساء النبي مَلَّمَ الله الرواية. أحد حتى أنّ القائل باختصاص الآية بأزواج النبي ينسب القول إلى عكرمة وعروة لا إلى الرواية.

فالآية لم تكن بحسب النزول من آيات النساء، ولا متصلة بها، وستوافيك

١. الأحزاب: ٣٣.

الروايات الكثيرة الواردة في هذا المضمار.

### السؤال الثالث: هل العصمة الموهوبة مفخرة ؟

وهذا سؤال ثالث يتردد في المقام وفي غيره، وقد طرحناه عند البحث عن العصمة على وجه الإطلاق ونطرحه هنا بشكل آخر، وهو أنّ عصمة أهل البيت لو كانت أمراً موهوباً من الله سبحانه كيف يمكن أن تعد مفخرة لأهله ؟

والإجابة عن هذا السؤال واضحة بعد الوقوف على معنى العصمة الموهوبة لهم، وقد عرفت أنّ المراد من هبتها لهم هو إعطاء المقتضيات والمعدّات لهم التي لا تسلب الاختيار عنهم وهم بعد قادرون على الطاعة والعصيان والنقض والإبرام، والسائل تخيل أنّ العصمة الموهوبة هي نفس ترك العصيان والمخالفة، فزعم أنّ شيئاً مثلها لا يعد فخراً ولا يوجب ثناءً، وقد أوضحنا هذا في السؤال السابق، فراجع.

# السؤال الرابع: هل الآية تدل على فعلية التطهير ؟

وربمّا يقال: إنّ أقصى ما تدل عليه الآية هو إخباره سبحانه عن أنّه يريد إذهاب الرجس عن أهل البيت وتطهيرهم، وليس في الآية ما يدل على تحقّق هذه الإرادة بالفعل، وانمّا صدرت منه سبحانه، مع أنّ القائلين بعصمة أهل البيت يذهبون بدلالتها على اتصافهم بالعصمة، وفي هذا الصدد ينقل الشيخ زين الدين البياضي العاملي إشكالاً عن المخالف ويقول: ﴿ يُرِيدُ ﴾ لفظ مستقبل، فلا دليل على وقوعه. ١

١. الصراط المستقيم: ١ / ١٨٤.

ولا يخفى أنّ هذا الإشكال نشأ من اتخاذ موقف خاص بالنسبة إلى أهل البيت بشهادة أنّ هذه اللفظة وردت في كثير من الآيات مع أنّه ما خطر ببال أحد مثل هذا الإشكال قال سبحانه: ﴿ يُرِيدُ اللهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ ﴾ ، وقال: ﴿ وَاللهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾ ، وقال: ﴿ يُرِيدُ اللهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾ ، وقال: ﴿ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ ، أضف إلى ذلك أنّ هناك قرينة واضحة على تحقق الإرادة بشهادة أنّ الآية في مقام المدح والثناء.

وأمّا الإتيان بصيغة المستقبل والعدول عن الماضي، فهو لأجل ظهور فعل المستقبل في الدوام، وهو سبحانه يريد إفادة دوام هذه الإرادة واستمرارها مدى الأيام والسنين.

### السؤال الخامس: هل الإذهاب يستلزم الثبوت ؟

خلاصة هذا السؤال ترجع إلى أنّ الإذهاب يتعلّق بشيء موجود، فعلى ذلك يستلزم أن يكون هناك رجس موجود أذهبه الله وطهّرهم منه، وهذا يضاد مقالة أهل العصمة، ولكن السائل أو المعترض غفل عن أنّ هذه التراكيب كما تستعمل في إذهاب الشيء الموجود، كذلك تستعمل فيما إذا لم يكن موجوداً، ولكن كانت هناك مقتضيات ومعدات له حسب الطبيعة الإنسانية وإن لم يكن موجوداً بالفعل كقول الإنسان لغيره: أذهب الله عنك كل مرض، ولم يكن حاصلاً له، ولكن كانت بعض المعدات للمرض موجودة.

١. النساء: ٢۶.

۲. النساء: ۲۷.

٣. النساء: ٢٨.

۴. النساء: ۲۶.

وفي المقام نزيد توضيحاً: انّ الإنسان حسب الطبيعة الأوّلية مجهّز بالغرائز والميول العادية المتجاوزة عن الحدود، ولم يشذ أهل البيت عنها ولم تكن لهم في العالم الجسماني خلقة خاصة بهم، فكانت هناك أرضية صالحة للتعدي والطغيان، فلمّا جهّزوا بهذه الغرائز أوّلاً، ثم بالعصمة - بالمعنى الذي عرفت - ثانياً صح أن يقال: إنّه سبحانه أذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً من العصيان. وهذه الأسئلة وأشباهُها لا تحتاج إلى البسط في المقال، ولأجل ذلك نطوي الكلام عنها.

## من سمات أهل البيت عليه الم

4

## المحبّة في قلوب المؤمنين

إِنّ الإيمان بالله والعمل الصالح يُورث محبَّة في قلوب الناس، إذ للإيمان أثر بالغ في القيام بحقوق الله أوّلاً، وحقوق الناس ثانياً، لا سيَّما إذا كان العمل الصالح نافعاً لهم، ولذلك استقطب المؤمنون حُبَّ النّاس، لدورهم الفعّال في إصلاح المجتمع الإنساني. وهذا أمر ملموس لكلّ النّاس، وإليه يشير قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمُنُ وُدًا ﴾. المشير قوله سبحانه:

وبما أنّ الأنبياء بلغوا قمَّة الإيمان كما بلغوا في العمل الصالح ذروته، نرى أنّ لهم منزلة كبيرة في قلوب الناس لا يضاهيها شيء، لأخمّ صرفوا أعمارهم في سبيل إصلاح أُمور الناس وإرشادهم إلى مافيه الخير والرشاد. هذا حال الأنبياء ويعقبهم الأوصياء والأولياء والصلحاء.

أخرج أبو إسحاق السعدوي في تفسيره باسناده عن البراء بن عازب، قال:

۱. مریم: ۹۶

قال رسول الله ﷺ لعليّ: « أللّهمَّ اجعل لي عندك عهداً، واجعل لي في صدور المؤمنين مودَّة »، فأنزل الله تعالى الآية المذكورة آنفاً.

إنّ أهل البيت الهيك الأجل انتسابهم إلى البيت النبوي الرفيع حازوا مودة الناس واحترامهم بكلّ وجودهم. وقد أُشير إلى ذلك في آثارهم وكلماتهم.

روى معاوية بن عمّار عن الإمام الصادق عليه قال: قال رسول الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْ والله عَلَيْهِ الله عَلِي الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَلْمُ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْه

وقد تعلَّقت مشيئته سبحانه على إلقاء محبّتهم في قلوب المؤمنين الصالحين، حتى كانت الصحابة يميّزون المؤمن عن المنافق بحبّ عليّ أو بغضه.

روى أبو سعيد الخدري، قال: إنّا كنّا لَنَعرف المنافقين نحن معشرَ الأنصار ببغضهم عليّ بن أبيطالب عليّالاً . ٢

وقد تضافر عن علي أمير المؤمنين عليه أنه قال: « والَّذي فلق الحبّة وبرأ النسمة، انّه لعهد النبي اللأُمّي إليّ: انّه لا يحبّني إلّا مؤمن ولا يبغضني إلّا منافق ». ٢

ويروى عنه عليُّلِدِ أيضاً أنَّه قال: والله إنَّه ممَّا عهد إليَّ رسول الله عَلَيْشِكَاتُ انَّه لا

١. المناقب لابن شهر آشوب: ٣ / ٣٨٣ ؛ سفينة البحار: مادة حبب: ١ / ٩٩٢.

٢. جامع الترمذي: ٥ / ٥٣٥ برقم ٣٧١٧ ؛ حلية الأولياء: ۶ / ٢٩٥.

٣. أسنى المطالب: ٥٤، تحقيق محمد هادي الأميني.

يبغضني إلّا منافق ولا يُحبّني إلّا مؤمن. ١

وقد أعرب عن ذلك الإمام عليّ بن الحسين عليه في خطبته في جامع دمشق، عند ما صعد المنبر وعرّف نفسه فحمد الله وأثنىٰ عليه، ثمّ خطب خطبة أبكى منها العيون، وأوجل منها القلوب، ثمّ قال:

« أَيّها الناس أُعطينا ســـتّاً وفُضِّلنا بسبع، أُعطينا: العلم، والحلم، والسماحة، والفصاحة، والشجاعة، والحبّة في قلوب المؤمنين ». ٢

ولا عجب في أنّه تبارك وتعالى سمّاهم كوثراً أي الخير الكثير، وقال: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ ... ﴾ قال الرازي: الكوثر: أولاده، لأنّ هذه السورة إنّما نزلت ردّاً على من عابه عليه الله بعدم الأولاد، فالمعنى أنّه يعطيه نسل يبقون على مرّ الزمان، فانظر كم قتل من أهل البيت عليه أي أميّة في الدنيا أحد يُعبأ به، ثمّ انظر كم كان فيها من الأكابر من العلماء كالباقر والصادق والكاظم والرضا عليه في الدنيا أحد يُعبأ به، ثمّ انظر كم كان فيها من الأكابر من العلماء كالباقر والصادق والكاظم والرضا عليه في الدنيا أحد أي العلماء كالباقر والصادق والكاظم والرضا عليه في الدنيا أحد أي المناه كالباقر والصادق والكاظم والرضا عليه في الدنيا أحد أي المناه كالباقر والصادق والكاظم والرضا عليه في الدنيا أحد أي المناه المناه كالباقر والصادق والكاظم والرضا عليه في المناه كالباقر والصادق والكاظم والرضا علية في المناه كالباقر والصادق والكاظم والرضاء كالباقر والمناه كالمناه كالمناه

إنّ محبة المقربين لأولادهم وأقربائهم وأحبّائهم ليست من جهة الدواعي

١. مسند أحمد: ١ / ٨٤، إلى غير ذلك من المصادر المتوفرة.

٢. بحار الأنوار: ٤٥ / ١٣٨.

٣. تفسير الفخر الرازى: ٣٢ / ٢٢٠.

النفسانية والشهوات البشرية، بل تجرّدوا عن جميع ذلك وأخلصوا حُبَّهم، و وُدَّهم لله. وحُبّهم لغير الله إنّما يرجع إلى حبهم له، ولذا لم يحب يعقوب من سائر أولاده مثل ما أحبّ يوسف عليه منهم، ولجهلهم بسبب حبّه له نسبوه إلى الضلال، وقالوا: نحن عصبة، ونحن أحقّ بأن نكون محبوبين له، لأنّا أقوياء على تمشية ما يريده من أمور الدنيا، ففرط حبّه يوسف إنّما كان لحب الله تعالى له واصطفائه إيّاه فمحبوب المحبوب محبوب. المحبوب محبوب. المحبوب محبوب المحبوب محبوب.

\_\_\_\_\_

١. سفينة البحار: ١ / ٩٤٤، مادة حبب.

### من سمات أهل البيت:

٣

#### استجابة دعائهم:

الابتهال إلى الله وطلب الخير منه أو طلب دفع الشـــرِّ ومغفرة الذنوب، أمر مرغوب، يقوم به الإنسان تارة بنفسه، وأُخرى يتوصل إليه بدعاء الغير.

واستجابة الدعاء رهن خرق الحجب والوصول إليه سبحانه، حتى يكون الدعاء مصداقاً لقوله سبحانه: ﴿ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ وليس كل دعاء مستجاباً وصاعداً إليه سبحانه، فان لاستجابة الدعاء شروطاً مختلفة قلّما تجتمع في دعاء الإنسان العادي.

نعم هناك أناس مطهّرون من الذنوب يكون دعاؤهم صاعداً إلى الله سبحانه ومستجاباً قطعاً، ولذلك حتَّ سبحانه المسلمين على التشرّف بحضرة النبي وَ اللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ الاستغفار منه، قال سبحانه: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذِ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهُ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللهُ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴾. ٢

وقال سبحانه: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللهِ لَوَّوْا رُءُوسَهُمْ

١. غافر: ۶۰.

۲. آل عمران: ۶۵.

وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُم مُّسْتَكْبِرُونَ ﴾. ١

ولذلك طلب أبناء يعقوب من أبيهم أن يستغفر لهم كما يحكيه قوله سبحانه: ﴿ قَالُوا يَا أَبَانَا السُّتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَّا خَاطِئِينَ ﴾. ٢

ويظهر ممّا جرى بين النبي عَلَيْشِكَ ووفد نجران من المحاجَّة والمباهلة أنّ أهل البيت إذا أمّنوا على دعاء النبي عَلَيْشِكَ يُستجاب دعاءه، فقد وفد نصارى نجران على الرسول وطلبوا منه المحاجَّة، فحاجَّهم الرسول عَلَيْشِكَ ببرهان عقلي تشير إليه الآية المباركة: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللهِ كَمَثَلِ أَدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فيكُونُ ﴾. ٢

فقد قارعهم النبي وَالْمُوْتُوْتُ بَعَذَا البيان البليغ الذي لا يرتاب فيه ذو مرية، حيث كان نصارى نجران يحتجّون ببنوّة المسيح بولادته بلا أب فوافاهم الجواب: « بأنّ مثل المسيح كمثل آدم، إذ لم يكن للثاني أب ولا أُمّ مع أنّه لم يكن ابناً لله سبحانه » وأولى منه أن لا يكون المسيح ابناً له.

ولمّا أُفحموا في المحاجَّة التجأوا إلى المباهلة والملاعنة، وهي وإن كانت دائرة بين الرسول وَ المُوْتَاتِ ورجال النصارى، لكن عمَّت الدعوة للأبناء والنساء، للدلالة على اطمئنان الداعي بصدق دعوته وكونه على الحقّ، وذلك لما أودع الله سبحانه في قلب الإنسان من محبة الأولاد والشفقة عليهم، فتراه يقيهم بنفسه ويركب الأهوال والاخطار دونهم، ولذلك قدَّم سبحانه في الآية المباركة الأبناء على النساء، وقال: ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ

۱. المنافقون: ۵. ۲. يوسف: ۹۷.

٣. آل عمران: ٥٩.

أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَّعْنَتَ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ

وإنَّ إتيانه سبحانه بلفظ الأبناء بصيغة الجمع يعرب عن أنّ طرف الدعوى لم يكن النبي وَالْمُوَاتُونُ وحده بل أبناؤه ونساؤه، ولذلك عدَّتهم الآية نفس النبي ونساء النبي وأبناءه من بين رجال الأُمة ونسائهم وأبنائهم.

ثمّ إنّ المفسرين قد ساقوا قصة المباهلة بشكل مبسوط منهم صاحب الكشّاف، قال: لــمـّـا دعاهم إلى المباهلة، قالوا: حتى نرجع وننظر.

فلّما تخالوا قالوا للعاقب، وكان ذا رأيهم: يا عبد المسيح ما ترى ؟ فقال: والله لقد عرفتم يامعشر النصارى أنّ محمّداً نبيّ مرسل، ولقد جاءكم بالفصل من أمر صاحبكم، والله ما باهل قوم نبيّاً قطُّ، فعاش كبيرهم ولا نبت صفيرهم ولئن فعلتم لتهلكنّ، فإن أبيتم إلّا إلف دينكم والإقامة على ما أنتم عليه، فوادعوا الرجل وانصرفوا إلى بلادكم.

فأتوا رسول الله عَلَيْشِكَانَ وقد غدا محتضناً الحسين، آخذاً بيد الحسن وفاطمة تمشي خلفه، وعليٌّ خلفها، وهو يقول: « إذا أنا دعوت فأمِّنوا ».

فقال أُسقف نجران: يا معشر النصارى! إنيّ لأرى وجوهاً لو شاء الله أن يُزيل جبلاً من مكانه لأزاله بما فلا تباهلوا فتُهلكوا، ولا يبقىٰ على وجه الأرض نصراني إلى يوم القيامة، فقالوا: يا أبا القاسم رأينا أن لا نباهلك، وأن نقرّك على دينك، ونثبت على ديننا. قال: « فإذا أبيتم المباهلة، فأسلموا، يكن لكم ما للمسلمين، وعليكم ما عليهم ».

١. آل عمران: ٤١.

فأبوا. قال: « فإنيّ أُناجزكم »، فقالوا: ما لنا بحرب العرب طاقة، ولكن نصالحك على أن لا تغزونا، ولا تخيفنا، ولا تردُّنا عن ديننا، على أن نؤدّي إليك كلّ عام ألفي حلّة، ألف في صفر، وألف في رجب، وثلاثين درعاً عادية من حديد، فصالحهم على ذلك.

وقال: « والذي نفسي بيده أنّ الهلاك قد تدلّى على أهل نجران، ولو لاعنوا لمسخوا قردة وخنازير ولاضطرم عليهم الوادي ناراً، ولاستأصل الله نجران وأهله حتى الطير على رؤوس الشجر، ولما حال الحول على النصارى كلّهم حتى يهلكوا ».

وعن عائشة أنّ رسول الله ﷺ خرج وعليه مرط مرجل من شعر أسود، فجاء الحسن فأدخله، ثمّ جاء الحسين فأدخله، ثمّ فاطمة، ثمّ عليٌّ، ثمّ قال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾. ١

الشاهد على استجابة دعائهم أمران:

أ: قول النبي وَ اللَّهُ اللَّهُ إِذَا أَنَا دَعُوتَ فَأُمَّنُوا، فَكَانَ دَعَاءَ النبي يَصِعِد بتأمينهم، وأيُّ مقام أعلى وأنبل من أن يكون دعاء النبي وَ اللَّهُ صاعداً بفضل دعائهم.

ب: قول أُسقف نجران: « إني لأرئ وجوهاً لو شاء الله أن يزيل جبلاً من مكانه لأزاله بها » والضمير يرجع إلى الوجوه، أي لأزاله بدعائهم أو لأزاله بالقسم على الله بهم، وقد أيّد القول الثاني البطريق في « العمدة » حيث قال: المباهلة بهم تصدق دعوى النبي المريضية فقد صار إبطال محاجّة أهل نجران في القرآن الكريم بالقسم على الله بهم. ٢

۱. الكشّاف: ۱ / ۳۲۶ - ۳۲۷، ط عام ۱۳۶۷ ه.

٢. العمدة: ٣٤٣.

وقد تركت مباهلة النبي عَلَيْشِكَة وأهل بيته أثراً بالغاً في نفوس المسلمين، يشهد عليها ما أخرجه مسلم في صحيحه عن عامر بن سعد بن أبي وقاص، عن أبيه، قال: أمر معاوية بن أبي سفيان سعداً، فقال: ما يمنعك أن تسبّ أباتراب ؟ فقال: أما ما ذكرت ثلاثاً قالهن له رسول الله عَلَيْشِكَة ، فلن أسبّه، لأن تكون لي واحدة منهن أحبّ إليّ من حمر النعم.

سمعت رسول الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَالله و

وسمعته يوم خيبر، يقول: لأُعطينّ الراية رجلاً يحب الله ورسوله، ويحبّه الله ورسوله.

قال: فتطاولنا لها، فقال: ادعوا لي عليّاً، فأُتي به أرمد العين، فبصق في عينيه، ودفع الراية إليه، ففتح الله على يديه.

ولما نزلت هذه الآية: ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ﴿ دعا رسول الله عليّاً وفاطمة وحسناً وحسيناً، وقال: أللّهم هؤلاء أهل بيتي. ١

١. صحيح مسلم: ٧ / ١٢٠، باب فضائل عليّ بن أبي طالب عاليّالٍ .

#### من سمات أهل البيت عليكالم

۴

#### ابتغاء مرضاة الله تعالى

الإنسان الكامل، هو الذي لا يفعل شيئاً ولا يتركه إلّا لابتغاء مرضاة الله تبارك وتعالى، فيصل في سلوكه ورياضاته الدينيَّة إلى مكان تفنىٰ فيه كلّ الدوافع والحوافز إلّا داع واحد وهو طلب رضا الله تبارك وتعالى، فإذا بلغ هذه الدرجة فقد بلغ الذروة من الكمال الإنسان، وربَّما يبلغ الإنسان في ظل الرضا درجة لا يتمنى وقوع ما لم يقع، أو عدم ما وقع، وإلى ذلك المقام يشير الحكيم السبزواري عن منظومته:

وبحجة بما قضي الله رضا أعظم باب الله، في الرضا وُعي الفقرا على الغنى صبورٌ ارتضى عن عارف عُمّر سبعين سنة يا ليت لم تقع ولا لما ارتفع

وذو الرضا بما قضى ما اعترضا وخازن الجنّة رضواناً دُعي وذان سيّان لصاحب الرضا إن لم يقل رأساً لأشيا كائنة مما هو المرغوب ليته وقع ٢

١. إشارة إلى ما روي أنّ الرضا باب الله الأعظم.

٢. شرح منظومة السبزواري: ٣٥٢.

وممَّن يمثل ذلك المقام في الأُمّة الإسلامية هو إمام العارفين وسيد المتّقين عليٌّ أمير المؤمنين عليًّا فهو في عامَّة مواقفه، في جهاده ونضاله، وعزلته وقعوده في بيته، وفي تسنّمه منصَّة الخلافة بإصرار من الأُمّة، فهو في كلّ هذه الأحوال والمواقف، لا همّ له إلّا طلب رضوانه تعالى.

وقد صرح الإمام بذلك عندما طلب منه تسلّم مقاليد الخلافة، فقال: « أما والذي فلق الحبَّة وبرأ النسمة لولا حضور الحاضر، وقيام الحجّة بوجود الناصر، وما أخذ الله على العلماء ألّا يقارُّوا على كظّة ظالم، ولا سلم مظلوم، لألقيت حبلها على غاربها، ولسقيت آخرها بكأس أوّلها، ولألفيتم دنياكم هذه أزهد عندي من عفطة عنز ». ا

وقد تجلّت هذه الخصلة في عليّ عليًّا إلى حين مبيته في فراش النهي عَلَيْشِكَاكِ.

روى المحدّثون أنّ رسول الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله والله خرج إلى الغار وقد أحاط المشركون بالدار أن ينام على فراشه فقال والله والل

١. نهج البلاغة: الخطبة ٣.

وقد نقل غير واحد نزول الآية في حقّ عليّ عليُّكِ .

وقال ابن عباس: أنشدني أمير المؤمنين شعراً قاله في تلك الليلة:

وقيت بنفسي من وطئ الحصا وأكرم خلق طاف بالبيت والحجر وبتُ أُراعي منهم ما يسوءني وقدصبَّرت نفسي على القتل والأسر وبات رسول الله في الخار آمناً ومازال في حفظ الإله وفي الستر المنا

وإلى هذه الفضيلة الرابية وغيرها يشير حسّان بن ثابت في شعره عند مدح عليّ التَّلا :

من ذا بخاتمه تصدّق راكعا وأسرّها في نفسله إسرارا من كان بات على فراش محمّد ومحمد اسرى يؤم الغارا من كان في القرآن سمّي في تسع آيات تلين غزارا ٢

#### محاولة طمس الحقيقة لولا ...

إنّ عظمة هذه الفضيلة وأهميّة هذا العمل التضحويّ العظيم، دفعت بكبار علماء الإسلام إلى اعتبارها واحدة من أكبر فضائل الإمام عليّ عليّالاً ، وإلى أن

١. البقرة: ٢٠٧.

٢. شواهد التنزيل: ١ / ١٣٠ ؛ أُسد الغابة: ٤ / ٢٥.

٣. سبط ابن الجوزي: تذكرة الخواصّ: ٢٥، ط عام ١۴٠١ ه.

يَصِفُوا بَها عليّاً بالفداء والبذل والإيثار، وإلى أن يعتبروا نزول الآية المذكورة في شأنه من المسلّمات، كلّ ما بلغ الحديث في التفسير والتاريخ إليها. ١

إنّ هذه الحقيقة لا تنسي أبداً، فإنّه من الممكن إخفاء وجه الواقع والتعتيم عليه بعض الوقت إلّا أنّه سرعان ما تمزّق أشعة الحقيقة الساطعة حجب الأوهام، وتخرج شمس الحقيقة من وراء الغيوم. إنّ معاداة معاوية لأهل بيت النبوّة وبخاصة للإمام أمير المؤمنين عليّ عليمًا لا يمكن النقاش فيه.

فقد عمد « سمرة بن جندب » الذي أدرك عهد رسول الله وَاللَّهُ عَمَّ انضم بعد وفاته وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ ثُمّ انضم بعد وفاته والله والله الله على الله على أهل البيت.

فقد طلب منه معاوية بإصرار أن يرقى المنبر ويكذّب نزول هذه الآية في شان عليّ اليّلا ، ويقول للناس أنمّا نزلت في حقّ قاتل عليّ ( أي عبد الرحمٰن بن ملجم المرادي )، ويأخذ في مقابل هذه الأُكذوبة الكبرى، وهذا الاختلاق الفضيع - الذي أهلك به دينه .، مائة ألف درهم.

فلم يقبل « سمرة » بحذا المقدار ولكن معاوية زاد له في المبلغ حتى بلغ أربعمائة ألف درهم، فقبل الرجل بذلك، فقام بتحريف الحقائق الثابتة، مسوَّداً

۱. الغدير: ۲ / ۴۸.

بذلك صفحته السوداء أكثر من ذي قبل، وذلك عندما رقى المنبر وفعل ما طلب منه معاوية. اوقبل السامعون البسطاء قوله، ولم يخطر ببال أحد منهم أبداً أنّ (عبد الرحمٰن بن ملجم) اليمنيّ لم يكن يوم نزول الآية في الحجاز بل لعلّه لم يكن قد وُلِد بعد آنذاك. فكيف يصحّ ؟! ولكن الحقيقة لا يمكن أن تخفى بمثل هذه الحجب الواهية، ولا يمكن أن تُنسلى بمثل هذه المحاولات العنكبوتية الرخيصة.

فقد زالت حكومة معاوية وهلك أعوانها، واندثرت آثار الاختلاق والافتعال الذي وقع في عهدها المشؤوم، وطلعت شمس الحقيقة من وراء حُجبُ الجهل والافتراء مرة أُخرى، واعترف أغلبُ المفسِّرين الأجلّة والمحدّثين الأفاضل - في العصور والأدوار المختلفة - بأنّ الآية المذكورة نزلت في «ليلة المبيت » في بذل عليّ عليه ومفاداته النبي عَلَيْ الله المبيت » في بذل عليّ عليه ومفاداته النبي عَلَيْ الله المبيت » في بذل عليّ عليه ومفاداته النبي عَلَيْ الله المبيت »

١. لاحظ شرح نمج البلاغة لابن أبي الحديد: ٢ / ٧٣.

## من سمات أهل البيت عليه الله

۵

#### الإيثار

إنّه سبحانه تبارك وتعالى وصف الإيثار في كتابه الكريم، وهو من صفات الكرام حيث يقدِّمون الغير على أنفسهم، يقول سبحانه في وصف الأنصار: ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالإِيمَانَ مِن الغير على أنفسهم، يقول سبحانه في وصف الأنصار: ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلا يَجِدُونَ فِي صندُورِ هِمْ حَاجَةً مِّمًا أُوتُوا وَيُؤثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولُئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾. ١

كما أنّه سبحانه أمر بالوفاء بالنذر، قال سبحانه: ﴿ مَا أَنفَقْتُم مِّن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِّن نَذْرٍ فَإِنَّ اللهَ يَعْلَمُهُ ﴾ ٢، وقال سبحانه: ﴿ ثُمَّ لْيَقْضُوا تَقَتَهُمْ وَلْيُوفُوا نُذُورَهُمْ ﴾. ٢

وفي الوقت نفسه ندب إلى الخوف من عذابه، يقول سبحانه: ﴿ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ ... ﴾ \* وقال سبحانه: ﴿ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ

١. الجشر: ٩.
 ٢. البقرة: ٢٧٠.

٣. الحجّ: ٢٩.

أَن يُوصِلَ وَيَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوءَ الحِسَابِ ﴾. ١

ما ذكرنا من الصفات الثلاث هي من أبرز الصفات التي يتحلّىٰ بها أولياؤه سبحانه، ونجد هذه الصفات مجتمعة في أهل البيت الهيد في سورة واحدة، يقول سبحانه:

﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا \* وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا \* إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَاءً وَلا شُكُورًا \* إِنَّا نَخَافُ مِن رَّبِنَا يَوْمًا عَبُوسًا قَمْطَرِيرًا ﴾. ٢

فقوله سبحانه: ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ ﴾ إشارة إلى إيثارهم الغير على أنفسهم، والضمير في ﴿ عَلَىٰ حُبِّهِ ﴾ يرجع إلى الطعام أي اخم مع حبّهم للطعام قدَّموا المسكين على أنفسهم، كما أنّ قوله: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ ... ﴾ إشارة إلى صلابتهم في طريق إقامة الفرائض.

ثمّ قوله: ﴿ وَيَخَافُونَ يَوْمًا ﴾ إشارة إلى خوفهم من عذابه سبحانه يوم القيامة.

وقد نقل أكثر المفسرين لو لم نقل كلّهم، أنّ الآيات نزلت في حقّ أهل البيت المهيِّكِمُ.

١. الرعد: ٢١.

۲. الانسان: ۷ – ۱۰.

معهم شيء، فاستقرض علي التيلا من شمعون الخيبري اليهودي ثلاثة أصوع من شعير، فطحنت فاطمة صاعاً واختبزت خمسة أقراص على عددهم ووضعوها بين أيديهم ليفطروا، فوقف عليهم سائل، فقال: السلم عليكم أهل بيت محمد مسكين من مساكين المسلمين، أطعموني أطعمكم الله من موائد الجنّة، فآثروه وباتوا ولم يذوقوا إلّا الماء وأصبحوا صائمين.

فلمّا أمسوا ووضعوا الطعام بين أيديهم وقف عليهم يتيم فآثروه، وجاءهم أسير في الثالثة، ففعلوا مثل ذلك فلما أصبحوا أخذ علي التلي الحسن والحسين علي الله ودخلوا على الرسول المناقبة المناقبة والحسن علي الله المناقبة المناقبة المناقبة المناقبة المناقبة المناقبة والمناقبة المناقبة والمناقبة وال

فنزل جبرئيل عليُّا إِن وقال: خذها يا محمّد هنَّأك الله في أهل بيتك، فأقرأه السورة. ١

روى السيوطي في الدر المنثور، وقال: أخرج ابن مردويه عن ابن عباس في قوله: ﴿ وَيُطْعِمُونَ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ حُبِّهِ ﴾ الآية، قال: نزلت هذه الآية في عليِّ بن أبي طالب وفاطمة بنت رسول الله اللَّهُ عَلَىٰ حُبِّهِ ﴾ الآية، قال: نزلت هذه الآية في عليِّ بن أبي طالب وفاطمة بنت رسول الله

ورواه الثعلبي في تفسيره، وقال: نزلت في عليِّ بن أبي طالب وفاطمة عليهيِّكُ وفي جاريتهما فضّة، ثمّ ذكر القصّة على النحو الذي سردناه لكن بصورة مبسطة.

وقال: وذهب محمّد بن على صاحب الغزالي على ما ذكره الثعلبي في كتابه

١. الكشَّاف: ٣ / ٢٩٧ ؛ تفسير الفخر الرازي: ٣٠ / ٢٢٤.

٢. الدّر المنثور: ٨ / ٣٧١، تفسير سورة الإنسان.

المعروف بـ « البلغة » اخّم علهيك نزلت عليك مائدة من السماء فأكلوا منها سبعة أيّام، وحديث المائدة ونزولها عليهم في جواب ذلك مذكور في سائر الكتب. ١

وقد سرد سبب نزول هذه الآية في حقّ أهل البيت عليه غير واحد من أئمّة الحديث. ١

١. العُمدة: ٢ / ٢٠٧ - ٢١٠.

٢. شواهد التنزيل: ٢ / ٤٠٥ - ۴٠٨ ؛ أُسد الغابة: ٥ / ٥٣٠ ؛ مناقب ابن المغازلي: ٢٧٢.

### من سمات أهل البيت عالميلاً

9

#### هم خير البرية

إِنّ خير الناس في منطق القرآن الكريم من آمن بالله ورسوله وعرف خالقه ومنعمه، وقد قال سبحانه: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُولُّوا وُجُو هَكُمْ قِبَلَ المَشْرِقِ وَالمَغْرِبِ وَلَٰكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِينَ وَآتَى المَالُ عَلَىٰ حُبِّهِ ذَوي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَٰذِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَٰذِكَ هُمُ المُتَّقُونَ ﴾. ١

وهذه الصفات المذكورة في الآية تجدها، متمثلة في أهل البيت عليهي شهد على ذلك سيرتهم، ولذلك صاروا خير البرية.

أخرج الطبري في تفسير قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَٰئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾. ٢ باسناده عن أبي الجارود، عن محمد بن على، قال: قال

١. البقرة: ١٧٧.

۲. البيّنة: ۷.

النبي وَ اللَّهُ عَلَيْهُ : « أنت يا عليُّ وشيعتك ». ١

وروى أيضاً من طريق الحافظ ابن مردويه، عن يزيد بن شراحيل الأنصاري، كاتب علي النَّلِا، قال: سمعت عليًا يقول: «حدَّنني رسول الله وأنا مُسْنده إلى صدري، فقال أي عليّ! ألم تسمع قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَٰئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾؟ أنت وشيعتك، وموعدي وموعدكم الحوض إذا جاءت الأُمم للحساب تُدعون غرّاً محجّلين ». ٢

۱. تفسير الطبري: ۳۰ / ۱۴۶.

٢. المناقب للخوارزمي: ١١١ برقم ١٢٠.

٣. المناقب للخوارزمي: ٢٤٥ برقم ٢٤٧.

۴. الفصول: ۱۲۲.

### من سمات أهل البيت عالميلاً

٧

#### أهل البيت عليه ورثة الكتاب

اختلفت الأُمّة الإسلامية بعد رحيل النبي المُنْفَانِ في أمر الخلافة - وإن كان اللائق بما عدم الاختلاف فيها، للنصوص الصحيحة الصادرة عنه في مختلف الموارد - وقد استقصينا البحث فيها في مبحث الإمامة من هذا الجزء.

والذي نركِّز عليه في هذا البحث هو تبيين المرجع العلمي بعد رحيله - سواء أكانت الخلافة لمن نصَّ عليه النبي عَلَيْهُ فَي يوم الغدير أو من اختاره بعض الصحابة في سقيفة بني ساعدة ..

والمراد من المرجع العلمي مَن ترجع إليه الأُمّة في أُصول الدين وفروعه، ويصدر عنهم في تفسير القرآن وتبيين غوامضه، ويستفهم منه أسئلة الحوادث المستجدَّة.

يقول سبحانه: ﴿ وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَـدِقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ إِنَّ اللهَ بِعِبَادِهِ لَخَبِيرٌ بَصِيرٌ \* ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطُفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ

الْكَبِيرُ ﴾. ١

المراد من الكتاب في قوله: ﴿ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ ﴾ هو القرآن بلا شك وكونه حقًا لأجل براهين قطعية تُثبت أنّه منزل من ربّه فانّ قوانينه تنسجم مع الفطرة الإنسانية، والقصص الواردة فيها مصونة من الأساطير، والمجموع خالٍ من التناقض إلى غير ذلك من القرائن الدالة على أنّه حقّ. ومع ذلك هو مصدّق لما بين يدي الرسول عَلَيْشِكَا من الكتاب السماوي.

هذا هو مفاد الآية الأُولى.

ثمّ إنّه سبحانه يقول: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ ﴾ المراد من الكتاب هو القرآن: لأنَّ اللاّم للعهد الذكري أي الكتاب المذكور في الآية المتقدمة، والوراثة عبارة عمّا يستحصله الإنسان بلا مشقة وجهد، والوارث لهذا الكتاب هم الذين أُشير إليهم بقوله: ﴿ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾، فلو قلنا بأنّ « من » للتبيين فيكون الوارث هو الأُمة الإسلامية جميعاً، ولو قلنا: إنّ « مِن » للتبعيض فيكون الوارث جماعة خاصة ورثوا الكتاب.

والظاهر هو التبيين كما في قولنا: ﴿ وَسَلامٌ عَلَىٰ عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَىٰ ﴾. ٢ ولكن الأُمة الإسلامية صاروا على أقسام ثلاثة:

أ: ظالم لنفسه: الَّذين قصَّروا في وظيفتهم في حفظ الكتاب والعمل بأحكامه، وفي الحقيقة ظلموا أنفسهم، فلذلك صاروا ظالمين لأنفسهم.

ب: مقتصد: الذين أدُّوا وظيفتهم في الحفظ والعمل لكن لا بنحو كامل

۱. فاطر: ۳۱ – ۳۲.

۲. النمل: ۵۹.

بل قصَّروا شيئاً فيهما.

ج: سابق بالخيرات بإذن الله: هم الجماعة المثلى أدّوا وظائفهم بالحفظ والعمل على النحو الأتم، فلذلك سبقوا إلى الخيرات كما يقول سبحانه: ﴿ سَابِقٌ بِالْخَيرِاتِ بِإِذْنِ الله ﴾.

وعلىٰ هذا فإنَّ ورثة الكتاب في الحقيقة هم الطائفة الثالثة أعنى الذين سبقوا بالخيرات.

وأمّا ما هو المراد من الطائفة الثالثة، فيتكفَّل الحديث لبيان ملامحها.

روى الكليني عن أبي جعفر الباقر عليه في تفسير الآية انّه قال: « السابق بالخيرات الإمام، والمقتصد العارف بالإمام، والظالم لنفسه الذي لا يعرف الإمام ».

وروي نفس الحديث عن الإمام الرضا عاليًالإ.

وهناك روايات أُخرى تؤيد المضمون فمن أراد فليراجع. ١

ثمّ إنّ النبي عَلَيْشِكَا قَد أوضح ورثة الكتاب في حديثه المعروف الذي اتّفق على نقله أصحاب الصحاح والمسانيد.

أخرج مسلم في صحيحه عن زيد بن أرقم رضي الله عنه، قال: قام رسول الله وَاللَّهُ عَلَيْهُ يُوماً فينا خطيباً، بماء يدعى خمّاً بين مكّة والمدينة، فحمد الله تعالى، وأثنىٰ عليه ووعظ وذكّر، ثمّ قال:

« أمّا بعد: ألا أيّها الناس فإنّما أنا بشر يوشك أن يأتي رسول ربّي فأُجيب، وأنا تارك فيكم ثقلين: أوّلهما كتاب الله فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله استمسكوا به »، فحثّ على كتاب الله ورغّب فيه ؛ ثمّ قال: « وأهل بيتي، أُذكّركم الله في أهل

١. البرهان في تفسير القرآن: ٣ / ٣٥٣.

بيتي، أُذكِّركم الله في أهل بيتي، أُذكِّركم الله في أهل بيتي ». ١

هذا ما أخرجه مسلم، ومن الواضح انه لم ينقل على وجه دقيق، وذلك لأنّ مقتضى قوله: « أَوَّلُهُما »، أَن يقول النبي عَلَيْكُونَ: ثانيهما أهل بيتي، مع أنّه لم يذكر كلمة « ثانيهما ».

وقد رواها الإمام أحمد بصورة أفضل ممّا سبق، كما رواه النسائي في فضائل الصحابة كذلك.

أخرج أحمد في مسنده عن أبي الطفيل، عن زيد بن الأرقم، قال: لما رجع رسول الله من حَجّة الوداع ونزل غدير خم، أمر بدوحات فقممن، ثمّ قال: «كأتي قد دعيت فأجبت: إنيّ قد تركت فيكم الثقلين، أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فانظروا كيف تخلّفوني فيهما، فإخّما لن يفترقا حتى يردا على الحوض ».

ثمّ قال: « إنّ الله مولاي، وأنا ولي كلّ مؤمن »، ثمّ أخذ بيد عليّ، فقال: « من كنت وليّه فهذا وليّه، أللّهم وال من والاه وعاد من عاداه ». ٢

هذه إلمامة سريعة بحديث الثقلين، ومن أراد أن يقف على أسانيده ومتونه فعليه أن يرجع إلى الكتب المؤلّفة حوله، وأبسط كتاب في هذا الموضوع ما ألفه السيد المجاهد « مير حامد حسين » حيث خص أجزاءً من كتابه « العبقات » لبيان تفاصيل أسانيده ومضمونه، وقد طبع ما يخص بالحديث في ستّة أجزاء.

كما بسط الكلام في أسانيده وأسانيد غيره، سيد مشايخنا البروجردي ( ١٢٩٢ - ١٣٨٠ هـ ) في كتابه « جامع أحاديث الشيعة »، فقال بعد استيفاء

١. صحيح مسلم: ٢ / ١٨٧٣ برقم ٢٤٠٨، ط عبد الباقي.

۲. المسند الجامع: ۵ / ۵۰۵ برقم ۳۸۲۸.

نصوص الحديث وأسانيده: وقد ظهر ممّا ذكرنا أنّ النبي الله أوجب على الأُمّة قاطبة التمسُّك بالعترة الطيبة في الأُمور الشرعية والتكاليف الإلهية، وأكّد وجوبه وشدده وأوثقه وكرَّره بكلمات عديدة وألفاظ مختلفة بحيث لا يمكن إنكاره ولا يجوز تأويله، وقد اكتفينا بذلك وأنّ كثيراً من طرق الحديث قد ضمن مضافاً إلى المذكورات، ما يدل على حجّية أقوالهم ووجوب اتباعهم وحرمة مخالفتهم. المخالفتهم. الم

والجدير بالمسلمين التركيز على مسالة تعيين المرجع العلمي بعد رحيل النبي وَلَيْسُكُونَكُو الله على الله والمحتوية المرحومة بلا راع، وهو يعلم أنّه وَالمُنْكُونَ المرحومة بلا راع، وهو يعلم أنّه والمُنْكُونَ المرحيلة سوف يواجه المسلمون حوادث مستجدة ووقائع جديدة تتطلب أحكاماً غير مبيّنة في الكتاب والسنّة، فلا محيص من وجود مرجع علمي يحُلُّ مشاكلها ويذلّل أمامها الصعاب، وقد قام والمنتَّق ببيان من يتصدّى لهذا المنصب بحديث الثقلين.

ومن العجب أنّ كثيراً من المسلمين يطرقون كلّ باب إلّا باب أئمّة أهل البيت المُهَا مع أنّه ومن العجب أنّ كثيراً من المسلمين يطرقون كلّ باب إلّا باب أئمّة أهل البيت المُهَا مع أنّه ومن العجب أنّ كثيراً من المسلمين عبرهم والإعراض عنهم ؟!

قال السيد شرف الدين العاملي: والصحاح الحاكمة بوجوب التمسك بالثقلين متواترة، وطرقها عن بضع وعشرين صحابياً متضافرة. وقد صدع بما رسول الله المستحديث في مواقف له شتى.

تارة يوم غدير خم كما سمعت، وتارة يوم عرفة في حجّة الوداع، وتارة بعد انصرافه من الطائف، ومرّة على منبره في المدينة، وأُخرى في حجرته المباركة في

١. جامع أحاديث الشيعة: ١ / ١٣١ - ١٣٢.

مرضه، والحجرة غاصَّة بأصحابه، إذ قال: « أيّها الناس يوشك أن أُقبض قبضاً سريعاً فينطلق بي، وقد قدمت إليكم القول معذرة إليكم ألآ إنيّ مخلّف فيكم كتاب الله عزّ وجلّ وعترتي أهل بيتي »، ثمّ أخذ بيد عليّ فرفعها، فقال: « هذا عليٌّ مع القرآن، والقرآن مع عليّ، لا يفترقان حتى يردا عليّ الحوض ».

وقد اعترف بذلك جماعة من أعلام الجمهور، حتى قال ابن حجر: ثم اعلم أنّ لحديث التمسك بهما طرقاً كثيرة وردت عن نيف وعشرين صحابياً.

قال: ومرّ له طرق مبسوطة في حادي عشر الشبه، وفي بعض تلك الطرق أنّه قال: ذلك بحجّة الوداع بعرفة، وفي أُخرى أنّه قاله بالمدينة في مرضه، وقد امتلأت الحجرة بأصحابه، وفي أُخرى أنّه قال: ذلك بغدير خم، وفي أُخرى أنّه قال: ذلك لمّا قام خطيباً بعد انصرافه من الطائف.

قال: ولا تنافي إذ لا مانع من أنّه كرّر عليهم ذلك في تلك المواطن وغيرها اهتماماً بشان الكتاب العزيز والعترة الطاهرة.

وحسب أئمة أهل العترة الطاهرة أن يكونوا عند الله ورسوله بمنزلة الكتاب، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه. وكفى بذلك حجة تأخذ بالأعناق إلى التعبُّد بمذهبهم، فانّ المسلم لا يرتضى بكتاب الله بدلاً، فكيف يبتغى عن أعداله حولاً. ١

\_\_\_\_\_\_

١. المراجعات: المراجعة رقم ٨.

## من سمات أهل البيت عليه الله

٨

#### حرمة الصدقة عليهم

اتّفق الفقهاء على أنّه لا تحل الصدقة المفروضة على بني هاشم الواردة في الآية المباركة، أعني: قوله سبحانه: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَ الْهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُ هُمْ وَتُزَكِّيهِم بِهَا وَ صَدَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَدَلَتَكَ سَدَكُنٌ لَّهُمْ ﴾. ١ وذلك لأنّ التطهير والتزكية إنّما يتعلّق بما فيه وسخ وأهل البيت أعلى من أن يعيشوا بأوساخ الناس.

قال ابن قدامة: « لا نعلم خلافاً في أنّ بني هاشم لا تحلُّ لهم الصدقة المفروضة ». ٢

وقد تضافرت الروايات على ذلك وجمعها ابن حجر العسقلاني في بلوغ المرام، نقتبس منها ما يلي:

١. عن عبد المطلب بن ربيعة بن الحارث، قال: قال رسول الله ﷺ: « إنّ الصدقة لا تنبغي لآل محمد، إنّما هي أوساخ النّاس ». "

وفي رواية: « والَّهَا لا تحلُّ لمحمّد ولا لآل محمد » رواه مسلم. \*

\_\_\_\_\_

۲. المغنى: ۲ / ۵۴۷.

١. التوبة: ١٠٣.

٣ و ۴. بلوغ المرام: ١٢٩، برقم ۶۶۵.

٢. روى أبو هريرة، قال: أخذ الحسن بن علي الهيالي المراحة على الهيالية على المراحة على الهيالية المراحة على المراحة على المراحة ال

ولمسلم: أما علمت أنّا لا تحل لنا الصدقة. ١

٣. عن أنس أنّ النبي ﷺ مرّ بتمرة في الطريق، وقال: « لولا أن تكون من الصدقة لأكلتها
 .

رواه مسلم وأبو داود. ٢

٩. عن عائشة، قالت: أُتي النبي عَلَيْسُكُونِ بلحم، فقلت: هذا ما تصدّق به على بريرة، فقال: «
 هو لها صدقة، ولنا هديّة ».

رواه البخاري ومسلم والنسائي وأبو داود. ٢

۵. كان النبي ﷺ إذا أُتي بطعام سأل عنه، فإن قيل: هدية أكل منها، وإن قيل: صدقة، لم يأكل منها.

رواه الترمذي ومسلم. ٢

عن عبد الله بن حرث الهاشمي - وساق حديثاً حتى قال \_\_\_: إن هذه الصدقات إنما هي أوساخ الناس وانما لا تحل لمحمد ولا لآل محمد.

رواه مسلم والنسائي. ٥

٧. عن أبي رافع أنّ النبي عَلَيْشِكِ بعث رجلاً على الصدقة من بني مخزوم، فقال لأبي رافع: اصحبني فإنّك تصيب منها، قال: حتى آتي النبي عَلَيْشِكِ فأسأله، فأتاه فسأله، فقال: مولى القوم من أنفسهم وإنّا لا تحلُّ لنا الصدقة.

أخرجه أبو داود والترمذي وصححه.

١ - ٤. التاج الجامع للأُصول: ٢ / ٣٠ - ٣١، ط الثانية.

## الفصل الثالث

# حقوق أهل البيت عليه المتلا

# في القرآن الكريم

قد عرفت من هم أهل البيت عليها في الآيات والروايات الواردة على لسان النبي الما في الآيات وما جادت به القرائح العربية حولهم من قصائد وأراجيز كما عرفت سماتهم وخصوصياتهم.

وحان البحث لبيان حقوقهم على المسلمين الَّتي نزل بها الوحي في الكتاب العزيز، وها نحن نذكر بعض حقوقهم:



## من حقوق أهل البيت عليه المالية

١

### ولاية أهل البيت عليالا

قد دلّت الروايات المتضافرة على أنّ النبي ﷺ ارتحل وقد نصّب عليّاً عليّاً للولاية والخلافة، فأبان ولايته وولاية من بعده من الأئمّة في مواقف مختلفة، نذكر منها موقفين:

الأوّل: انّ سائلاً أتى مسجد النبي ﷺ وعليّ عليّ الله وَرَسُونَ الله أتى مسجد النبي الله وَالله وَالله وَرَسُونُ وَالله وَاله وَالله وَا

وقد تضافرت الروايات على نزول الآية في حقّ عليّ عليّ التله ونقلها الحفّاظ، منهم: ابن جرير الطبري وقد تضافرت الروايات على نزول الآية في حقّ عليّ عليه والحافظ أبو الحسن الواحدي الطبري والحافظ أبو الجصّاص الرازي والحاكم النيسابوري وجار الله الزمخشري ، إلى غيرهم من أثمّة الحقّاظ وكبار المفسّرين ربَّما ناهز عددهم السبعين. وهم بين

١. المائدة: ۵۵.

۲. تفسير الطبرى: ۶ / ۱۸۶.

۴. معرفة أُصول الحديث: ١٠٢.

ع. الكشّاف: ١ / ٤٤٨.

٣. أحكام القرآن: ٢ / ٥٤٢.

۵. أسباب النزول: ۱۱۳.

محدِّث ومفسر ومؤرِّخ.

والذي يجب التركيز عليه هو فهم معنى الولي الوارد في الآية المباركة والذي وقع وصفاً لله سبحانه ولرسوله ومن جاء بعده.

المراد من الولي في الآية هو الأولوية الواردة في قوله سبحانه: ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾. ١

فالنبي وَاللَّهُ وَلَىٰ من المؤمنين بأنفسهم وأموالهم، فهو بما أنّه زعيم المسلمين ووليّهم، يتصرّف فيهم حسب ما تقتضيه المصالح في طريق حفظ كيان الإسلام وصيانة هويّتهم والدفاع عن أراضيهم لغاية نشر الإسلام.

فالولاية بهذه المعنى هي المراد من قوله سبحانه: ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ والقرائن الدالَّة على تعُين هذا المعنى كثيرة، نذكر منها ما يلي:

الأوّل: إذا كان المراد من الوليّ هو الزعامة، يصحّ تخصيصها بالله سبحانه ورسوله ومن أعقبه، وأمّا لو كان المراد منه هو الناصر والمحب، فهو ليس مختصاً بمؤلاء، لأنّ كلّ مؤمن محب للآخرين أو ناصر لهم كما يقول سبحانه: ﴿ وَالمُؤْمِنُونَ وَالمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ﴾. ٢

الثاني: انّ ظاهر الآية أنّ هناك أولياء وهناك مولّى عليهم، ولا يتحقّق التمايز إلّا بتفسير الولاية بمعنى الزعامة حتى يتميّز الزعيم عن غيره، وهذا بخلاف ما لو فسّرناه بمعنى الحب والود أو النصر، فتكون الطوائف الثلاث عندئذ على حد سواء

\_\_\_\_\_

٢. التوبة: ٧١.

١. الأحزاب: ع.

الثالث: إذا كان المراد من الولي هو الزعيم، يصح تخصيصه بالمؤمن المؤدّي للزكاة حال الصّلاة، وأمّا لو كان المراد بمعنى المحبّ والناصر وما أشبههما يكون القيد زائداً، أعني: إعطاء الزكاة في حال الصلة، فانّ شرط الحب هو إقامة الصلاة وأداء الزكاة، وأمّا تأديتها في حال الركوع فليس من شرائط الحب والنصرة، وهذا دليل على أنّ المراد فرد أو جماعة خاصة يوصفون بهذا الوصف لا كلّ المؤمنين.

الرابع: انّ الآية التالية تفسر معنى الولاية، يقول سبحانه: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغَالِبُونَ ﴾. ١

فانّ لفظة ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ في هذه الآية هو الوارد في الآية المتقدمة، أعني: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ الْمَنُوا اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ ﴾، وعلى هذا يكون المراد من الولي أخذهم زعيماً وولياً بشهادة أنّ حزب الله لا ينفك من زعيم يدبِّر أُمورهم.

إلى هنا تبيّن أنّ الإمعان في القرائن الحافّة بالآية تفسّر معنى الولي وتعيّن المعنى وتثبت أنّ المقصود هو الزعيم، لكن من نكات البلاغة في الآية أنّه سبحانه صرح بولايته وولاية رسوله ومن جاء بعده وعلى ذلك صارت الولاية للثلاثة، وكان اللازم عندئذٍ أن يقول إنّما أولياؤكم بصيغة الجمع لكنّه أتى بصيغة المفرد إشارة إلى نكتة، وهي أنّ الولاية بالأصالة لله سبحانه وأمّا ولاية غيره فبإيهاب من الله سبحانه لهم، ولذلك فرّد الكلمة ولم يجمعها، لكن هذه الولاية لا تنفك من آثار، وقد أُشير إلى تلك الآثار في آيات مختلفة، وإليك بيانها:

١. ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾. ٢

فانّ لزوم إطاعة الله والرسول وغيرهما من آثار ولايتهم وزعامتهم، فالزعيم

١. المائدة: ٥٤.

يجب أن يكون مطاعاً.

٢. ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِ هِمْ ﴾. ١

فينفذ قضاؤه سبحانه والَّذي هو من آثار الزعامة، ونظيره قوله سبحانه: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ اللَّهُ ﴾. ٢ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ الله ﴾. ٢

٣. ﴿ فَأْنِيحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾. ٣
 فحرمة مخالفة أمر الله ورسوله من توابع زعامتهم وولايتهم.

فهذه الحقوق ثابتة للنبي عَلَيْشِكَانَةِ بنص القرآن الكريم ولمن بعده بحكم أُنَّم أُولياء بعد النبي فانّ ثبوتما للنبي عَلَيْشِكَانَةِ لأجل ولايته فإذا كانت الولاية مستمرة بعده فيتمتع كلّ وليّ بمذه الحقوق.

وبهذا تبيَّنت دلالة الآية على ولاية عليِّ عليَّا اللَّهِ وأَنِّهَا حقّ من حقوق أهل البيت عليَّكِ الصالح الإسلام والمسلمين.

نعم بعض من لا تروقهم ولاية أهل البيت عليه وزعامتهم حاولوا تضعيف دلالة الآية بشبهات واهية واضحة الرد، وقد أجبنا عنها في بعض مسفوراتنا فلنكتف في المقام بمذا المقدار.

غير أنّا نركز على نكتة وهي أنّ الصحابة الحضور لم يفهموا من الآية سوى الولاية ولذلك صبَّ شاعر عهد الرسالة حسّان بن ثابت ما فهمه من الآية بصفاء ذهنه في قالب الشعر، وقال:

فأنت الذي أعطيت إذ أنت راكعٌ بخاتمك الميمون يا خير سيد فأنزل فيك الله خير ولاية وبيَّنها في محكمات الشرائع ا

فدتك نفوس القوم يا خير راكع ويا خير شارِ ثمّ يا خير بايع ً

والظاهر ممّا رواه المحدّثون أنّ الأُمّة الإسلامية سيُسألون يوم القيامة عن ولاية عليّ السِّلا ، حيث ورد السؤال في تفسير قوله سبحانه: ﴿ وَقِفُو هُمْ إِنَّهُم مَّسْئُولُونَ ﴾. ٢

روى ابن شيرويه الديلمي في كتاب « الفردوس » في قافية الواو، باسناده عن أبي سيعيد الخدري، عن النبي وَ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّه

ونقله ابن حجر عن الديلمي، وقال: ﴿ وَقِفُو هُمْ إِنَّهُم مَّسْلِئُولُونَ ﴾ أي عن ولاية عليّ وأهل البيت، لأنّ الله أمر نبيّه عَلَيْ أَن يعرف الخلق أنّه لا يسألهم على تبليغ الرسالة أجراً إلّا المودة في القربي، والمعنى الله يسألون هل والوهم حق الموالاة كما أوصاهم النبي ﷺ أم أضاعوها وأهملوها فتكون عليهم المطالبة والتبعة. \*

الثاني ٥: من تلك المواقف هو يوم الغدير وهو أوضحها وآكدها وأعمّها وقد صدع بالولاية في اليوم الثامن عشر من ذي الحجّة الحرام في منصرفه من حجّة الوداع، وقد قام في محتشد كبير بعدما خطب خطبة مفصَّلة وأخذ من الناس الشهادة على التوحيد والمعاد ورسالته وأعلن أنَّه فرط على الحوض، ثمّ ذكر الثقلين وعرَّفهما، بقوله: « الثقل الأكبر: كتاب الله، والآخر الأصغر: عترتي ؟ وانّ اللطيف

١. مناقب الخوارزمي: ١٧٨ ؛ كفاية الطالب للكنجي: ٢٠٠ ؛ تذكرة ابن الجوزي: ٢٥.

٣. شواهد التنزيل: ٢ / ١٠۶. ٢. الصّافات: ٢٢.

۵. مضى الأوّل: ۲۴۷. الصواعق المحرقة: ١۴٩.

الخبير نبّاني انهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض »، ثمّ قال: « أيّها الناس من أولى الناس بالمؤمنين من أنفسهم ؟ » قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: « إنّ الله مولاي، وأنا مولى المؤمنين، وأنا أولى بحم من أنفسهم، فمن كنت مولاه فعليّ مولاه »، ثمّ قال: « أللّهمّ وال من والاه وعاد من عاداه، وأحب من أحبّه، وأبغض من أبغضه، وانصر من نصره، واخذل من خذله، وأدر الحقّ معه حيث دار، ألا فليبلغ الشاهد الغائب ».

ففي هذه الواقعة الفريدة من نوعها أعلن النبي ولاية عليِّ عليِّ للحاضرين وأمرهم بإبلاغها للغائبين، ونزل أمين الوحي بآية الإكمال، أعني: قوله سبحانه: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمْلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾. ١

فقال رسول الله ﷺ: « الله أكبر على إكمال الدين، وإتمام النعمة، ورضى الربّ برسالتي، والولاية لعليّ من بعدي ».

ثمّ طفق القوم يهنّئون أمير المؤمنين عليَّا في مقدّم الصحابة: الشيخان أبو بكر وعمر، كلّ يقول:

بَخِّ بَخِّ لك يابن أبي طالب أصبحت وأمسيت مولاي ومولى كل مؤمن ومؤمنة.

وقد تلقى الصحابة الحضور أنّ النبي المُنْ الله وجب ولايته على المؤمنين، وقد أفرغ شاعر عهد الرسالة حسّان بن ثابت ما تلقّاه عن الرسول، في قصيدته وقال:

فقال له قم يا عليّ فانّني رضيتك من بعدي إماماً وهادياً فمن كنت مولاه فهذا وليّه فكونوا له أنصار صدق موالياً قد ذكرنا مصادر الخطبة والأبيات عند البحث عن الإمامة فراجع.

١. المائدة: ٣.

## من حقوق أهل البيت علما المالية

4

#### أهل البيت عليها

### وضرورة إطاعتهم

أمر سبحانه بإطاعة الرسول وأُولي الأمر، وقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الأَخِرِ ذَٰلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُولِلاً ﴾. ١

تأمر الآية بإطاعة الله كما تأمر بإطاعة الرسول وأُولي الأمر لكن بتكرار الفعل، أعني: ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ وما هذا إلّا لأنّ سنخ الإطاعتين مختلف، فإطاعته سبحانه واجبة بالذات، وإطاعة النبي وأُولي الأمر واجبة بإيجابه سبحانه.

والمهم في الآية هو التعرُّف على المراد من أُولي الأمر، فقد اختلف فيه المفسرون على أقوال الاثة.

١. الأُمراء، ٢. العلماء، ٣. صنف خاص من الأُمّة، وهم أئمّة

١. النساء: ٥٩.

أهل البيت علي الم

وبما أنّه سبحانه أمر بإطاعة أُولي الأمر إطاعة مطلقة، غير مقيّدة بما إذا لم يأمروا بالمعصية يمكن استظهار أنّ أُولي الأمر المشار إليهم في الآية والذين وجبت طاعتهم على الإطلاق، معصومون من المعصية والزلل، كالنبي عَلَيْ الشِّكَاتُ حتى اقترنوا في لزوم الطاعة في الآية.

وبعبارة أُخرى: انّه سبحانه أوجب طاعتهم بالإطلاق، كما أوجب طاعته، وطاعة رسوله، ولا يجوز أن يوجب الله طاعة أحد على الإطلاق إلّا من ثبتت عصمته، وعلم أنّ باطنه كظاهره، وأمن منه الغلط والأمر بالقبيح، وليس ذلك بحاصل في الأُمراء، ولا العلماء سواهم، جلّ الله عن أن يأمر بطاعة من يعصيه، أو بالانقياد للمختلفين في القول والفعل، لأنّه محال أن يطاع المختلفون، كما أنّه محال أن يجتمع ما اختلفوا فيه. ١

وقد أوضحه الرازي في تفسيره، وذهب إلى أنّ المقصود من أُولي الأمر هم المعصومون في الأُمّة، وإن لم يخض في التفاصيل، ولم يستعرض مصاديقهم، لكنّه بيّن المراد منهم بصورة واضحة، وقال:

والدليل على ذلك أنّ الله تعالى أمر بطاعة أُولي الأمر على سبيل الجزم في هذه الآية، ومن أمر الله بطاعته على سبيل الجزم والقطع، لابدّ وأن يكون معصوماً عن الخطأ، إذ لو لم يكن معصوماً عن الخطأ كان بتقدير إقدامه على الخطأ يكون قد أمر الله بمتابعته، فيكون ذلك أمراً بفعل ذلك الخطأ، والخطأ لكونه خطأً منهي عنه، فهذا يُفضي إلى اجتماع الأمر والنهي في الفعل الواحد بالاعتبار الواحد وانه

١. مجمع البيان: ٣ / ١٠٠٠.

محال.

فثبت أنّ الله تعالى أمر بطاعة أُولي الأمر على سبيل الجزم، وثبت أنّ كلّ من أمر الله بطاعته على سبيل الجزم، وثبت أنّ كُلّ من أمر المذكور في هذه على سبيل الجزم، وجب أن يكون معصوماً عن الخطأ، فثبت قطعاً أنّ أُولي الأمر المذكور في هذه الآية لابدّ وأن يكون معصوماً. ١

وقد أوضح السيد الطباطبائي دلالة الآية على عصمة أُولي الأمر ببيان رائق وإليك نصّه، قال: الآية تدل على افتراض طاعة أُولي الأمر هؤلاء، ولم تقيّده بقيد ولا شرط، وليس في الآيات القرآنية ما يقيّد الآية في مدلولها حتى يعود معنى قوله: ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ إلى مثل قولنا: وأطيعوا أُولي الأمر منكم فيما لم يأمروا بمعصية أو لم تعلموا بخطئهم، فإن أمروكم بمعصية فلا طاعة عليكم، وإن علمتم خطأهم فقوِّموهم بالردّ إلى الكتاب والسنة وليس هذا معنى قوله: ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾.

مع أنّ الله سبحانه أبان ما هو أوضح من هذا القيد فيما هو دون هذه الطاعة المفترضة، كقوله في الوالدين: ﴿ وَوَصَدَيْنَا الْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْنًا وَإِن جَاهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَل تُطِعْهُمَا ﴾. ٢ فما باله لم يُظهر شيئاً من هذه القيود في آية تشتمل على أُس أساس الدين، وإليها تنتهى عامة اعراق السعادة الإنسانية.

على أنّ الآية جمع فيها بين الرسول وأُولي الأمر، وذكر لهما معاً طاعة واحدة، فقال: ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾، ولا يجوز على الرسول أن يأمر

١. التفسير الكبير: ١٠ / ١٩٤.

۲. العنكبوت: ۸.

بمعصية أو يغلط في حكم، فلو جاز شيء من ذلك على أُولي الأمر، لم يسع إلّا أن يذكر القيد الوارد عليهم فلا مناص من أخذ الآية مطلقة من غير أن تقيّد، ولازمه اعتبار العصمة في جانب أُولي الأمر، كما اعتبر في جانب رسول الله عَلَيْشِكَانَ من غير فرق. ا

وبذلك تبيَّن أنّ تفسير أُولي الأمر بالخلفاء الراشدين أو أُمراء السرايا أو العلماء أمر غير صحيح، لأنّ الآية دلَّت على عصمتهم ولا عصمة لهؤلاء، فلابدّ في التعرُّف عليهم من الرجوع إلى السبنَّة التي ذكرت سماتهم ولا سيما حديث الثقلين حيث قورنت فيه العترة بالكتاب، فإذا كان الكتاب مصوناً من الخطأ، فالعترة مثله أخذاً بالمقارنة.

ونظيره حديث السفينة: « مَثَل أهل بيتي كمثل سفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلّف عنها غرق ». ٢

إلى غير ذلك من الأحاديث التي تنصُّ على عصمة العترة الطاهرة، فإذاً هذه الأحاديث تشكّل قرينة منفصلة على أنّ المراد من أُولى الأمر هم العترة أحد الثقلين.

بل يمكن كشف الحقيقة من خلال الإمعان في آية التطهير، وقد عرفت دلالتها على عصمة أهل البيت الذين عيَّنهم الرسول بطرق مختلفة.

وعلى ضوء ذلك فآية التطهير، وحديث الثقلين، وحديث السفينة إلى غيرها من الأحاديث الواردة في فضائل العترة الطاهرة كلها تدل على عصمتهم.

هذا من جانب ومن جانب آخر دلَّت آية الإطاعة على عصمة أُولى الأمر،

۱. الميزان: ۴ / ۳۹۱.

٢. الحاكم: المستدرك: ٣ / ١٥١ أخرجه مسنداً إلى أبي ذر.

فبضم القرائن الآنفة الذكر إلى هذه الآية يتضح المراد من أُولي الأمر الذين أمر الله سبحانه بطاعتهم وقرن طاعتهم بطاعة الرسول.

وأمّا الرواية عن النبيّ: فقد روى ابن شهراشوب عن تفسير مجاهد أنّ هذه الآية نزلت في أمير المؤمنين عليه عن خلّفه رسول الله عَلَيْ في المدينة، فقال: « يا رسول الله، أتخلّفني بين النساء والصبيان ؟ » فقال عَلَيْ في علي، أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى، إلّا أنّه لا نبيّ بعدي، حين قال له: ﴿ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْـلِحْ ﴾، فقال: أبلي والله ؟ ﴿ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ قال: عليّ بن أبي طالب ولآه الله أمر الأُمّة بعد محمّد حين خلّفه رسول الله عَلَيْ في بالمدينة فأمر الله العباد بطاعته وترك خلافه ». ا

وأمّا ما رُوي عن أئمّة أهل البيت عليه حول الآية فحدّث عنها ولا حرج، فلنقتصر في المقام على رواية واحدة نقلها الصدوق باسناده عن جابر بن عبد الله الأنصاري، قال:

لـــمّا أنزل الله عزّ وجل على نبيّه محمد وَ الله عرفنا الله ورسوله، فمن أولو الأمر الذين قرن الرّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ في قلت: يا رسول الله، عرفنا الله ورسوله، فمن أولو الأمر الذين قرن الله طاعتهم بطاعتك ؟ فقال وَ الله والله والله على يا جابر وأئمة المسلمين من بعدي، أوّلهم عليّ بن أبي طالب، ثمّ الحسن، ثمّ الحسين، ثمّ عليّ بن الحسين، ثمّ محمد بن عليّ المعروف في التوراة بالباقر ستدركه ياجابر، فإذا لقيته فاقرأه مني السلام، ثمّ الصادق جعفر بن محمد، ثمّ موسى بن جعفر، ثمّ عليّ بن موسى، ثمّ محمّد بن عليّ، ثمّ عليّ بن محمّد، ثمّ الحسن بن عليّ، ثمّ سَمِيّ بن جعفر، ثمّ عليّ بن موسى، ثمّ محمّد بن عليّ، ثمّ عليّ بن محمّد، ثمّ الحسن بن عليّ، ثمّ سَمِيّ

١. المناقب لإبن شهراشوب: ٣ / ١٥، ط المطبعة العلميّة.

كنيتي، حجّة الله في أرضه وبقيّته في عباده ابن الحسن بن عليّ، ذاك الذي يفتح الله تعالى على يديه مشارق الأرض ومغاربها، ذاك الذي يغيب عن شيعته وأوليائه غيبة لا يثبت فيه على القول بإمامته إلّا من امتحن الله قلبه للإيمان ».

قال جابر: فقلت له: يا رسول الله فهل يقع لشيعته الانتفاع به في غيبته ؟ فقال الله فهل يقع لشيعته الانتفاع به في غيبته ؟ فقال الله مس اليابقة إنحم يستضيئون بنوره، وينتفعون بولايته في غيبته كانتفاع الناس بالشمس وإنْ تحلّاها سحاب.

يا جابر هذا من مكنون سرّ الله ومخزون علم الله، فاكتمه إلّا عن أهله ». ١

١. البرهان في تفسير القرآن: ١ / ٣٨١.

# من حقوق أهل البيت علما اللها

٣

## وجوب مودَّقم وحبِّهم

قام الرسل بابلاغ رسالات الله سبحانه إلى الناس، دون أن يبغوا أجراً منهم، بل كان عملهم خالصاً لوجهه سبحانه، لأنّ إبلاغ رسالاته كانت فريضة إلهية على عواتقهم، فكيف يطلبون الأجر للعمل العبادي الذي لا يبعثهم إليه إلّا طاعة أمره وطلب رضاه، ولذلك كان شعارهم دوماً، قولهم ﴿ وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إلّا عَلَىٰ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾. ١

فقد ذكر سبحانه على لسان الأنبياء تلك الآية في سورة الشعراء، ونقلها عن عديد من أنبيائه، نظراء:

نوح ۲، هود ۳ صالح ۴ لوط ۵ شعیب ۶.

وقد جاء هذا الشعار في سور أُخرى نقلها القرآن الكريم عن رسله وأنبيائه، فقد كانوا يخاطبون أُمُهم بقولهم:

\_\_\_\_\_

١. الشعراء: ١٠٩.

۲ و ۳ و ۴ و ۵ و ۶. الشعراء: ۱۸۰، ۱۲۷، ۱۴۵، ۱۶۴، ۱۸۰.

﴿ وَيَا قَوْمِ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللهِ ﴾. ١

﴿ يَا قَوْمِ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى الَّذِي فَطَرَنِي ﴾. ٢

فإذا كان هذا موقف الأنبياء من أُمُهم، فكيف يصح للنبي الخاتم وَاللَّهُ أَن يطلب الأجر؟! بل هو أولى بأن يكون عمله خالصاً لله، لأنّه خاتم الرسل وأفضلهم، وقد كان يرفع ذلك الشعار أيام بعثته، بأمر منه سبحانه ويتلو قوله تعالى: ﴿ قُل لاَّ أَسْ أَلْكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ إِلّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ ﴾. ٢

هذه هي حقيقة قرآنية لا يمكن إنكارها، ومع ذلك نرى أنّه ســبحانه يأمره في آية أُخرى بأن يطلب منهم مودّة القربي أجراً للرسالة.

ويقول: ﴿ قُل لا السَّالُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إلَّا المَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾. ٢

فكيف يمكن الجمع بين هذه الآية، وما تقدم من الآية الخاصَّة بالنبي عَلَيْشِكَانَ والآيات الراجعة إلى سائر الأنبياء، فاتمّم المِيَّانُ كانوا على نمج واحد ؟

هذا هو السؤال المطروح في المقام.

والإجابة عليه تتوقَّف على نقل ما ورد حول الموضوع في القرآن الكريم، فنقول:

الآيات التي وردت حول أجر النبي الله الله على أصناف أربعة:

الأوّل: أمره سبحانه بأن يخاطبهم بأنّه لا يطلب منهم أجراً، قال سبحانه: ﴿ قُل لا السَّالْكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ إِلّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ ﴾. ٥ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ إِلّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ ﴾.

۱. هود: ۲۹.

٣. الأنعام: ٩٠.

۵. الأنعام: ۹۰.

الثاني: ما يشعر بأنّه طلب منهم أجراً يرجع نفعه إليهم دون النبي ﷺ: فيقول سبحانه: ﴿ قُلْ مَا سَأَلْتُكُم مِّنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ إِنْ أَجْرِيَ إِلّا عَلَى اللهِ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾. ١

الثالث: ما يُعرّف أجره، بقوله: ﴿ قُلْ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَاءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَىٰ رَبِّهِ سَنِيلاً ﴾. ٢ فكان اتخاذ السبيل إلى الله هو أجر الرسالة.

الرابع: ما يجعل مودة القربي أجراً للرسالة، ويقول: ﴿ قُلْ لاَّ أَسْأَلْكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إلَّا المَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾.

فهذه العناوين الأربعة لابد أن ترجع إلى معنى واحد، وهذا هو الذي نحاول أن نسلط عليه الأضواء.

الجواب: أنّ لفظة الأجر يطلق على الأجر الدنيوي والأُخروي غير أنّ المنفي في تلك الآيات بقرينة نفي طلبه عن الناس هو الأجر الدنيوي على الإطلاق، ولذلك لم ينقل التاريخ أبداً أن يطلب نبي لدعوته شيئاً بل نقل خلافه.

هذه هي قريش تقدَّمت إلى النبي وَالْمُوْتِكَةُ وفي طليعتهم أبو الوليد، فتقدم إلى النبي وَالْمُوْتِكَةُ وقي الله وقال: يابن أخي إن كنت إنّما تريد بما جئت به من هذا الأمر، مالاً، جمعنا لك من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالاً، وإن كنت تريد به شرفاً سوَّدناك علينا، حتى لا نقطع أمراً دونك، وإن كنت تريد به ملكاً ملّكناك علينا، وإن كان هذا الذي يأتيك رئيّا تراه لا تستطيع ردّه عن نفسك، طلبنا لك الطبّ، وبذلنا فيه أموالنا حتى نُبرئك منه، فانّه ربما غلب التابع على الرجل حتى يداوى منه، أو كما قال له

<sup>. .</sup> 

۱. سأ: ۴۷.

٢. الفرقان: ٥٧.

ثمّ مضى رسول الله وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَالل اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

هذا النص وغيره يعرب عن أنّ مدار الإثبات والنفي هو الأجر الدنيوي بعامّة صوره، وهذا أمر منفى جداً لا يليق لنبي أن يطلبه من الناس.

قال الشيخ المفيد: إنّ أجر النبي عَلَيْشَكَانَ في التقرُّب إلى الله تعالى هو الثواب الدائم، وهو مستحق على الله تعالى في عدله وجوده وكرمه، وليس المستحق على الأعمال يتعلَّق بالعباد، لأنّ العمل يجب أن يكون لله تعالى خالصاً، وماكان لله فالأجر فيه على الله تعالى دون غيره. ٢

إذا عرفت ذلك، فنقول:

إنّ مودة ذي القربي وإن تجلّت بصورة الأجر حيث استثنيت من نفي الأجر، لكنّه أجر صوري وليس أجراً واقعياً، فالأجر الواقعي عبارة عمّا إذا عاد نفعه إلى النبي عَلَيْشِكَا ، ولكنّه في المقام يرجع إلى النبي عَلَيْشِكَا ، وذلك لأنّ مودة ذي القربي تجرّ المحب إلى أن ينهج سبيلهم في الحياة، ويجعلهم أُسوة في

\_\_\_\_\_

۱. فصّلت: ۱ – ۵.

٢. السيرة النبوية: ١ / ٢٩٣ – ٢٩٤.

٣. تصحيح الاعتقاد: ٤٨.

دينه ودنياه، ومن الواضح أنّ الحبّ بهذا المعنى ينتهي لصالح المحب. قال الصادق عليُّه: « ما أحب الله عزّ وجلّ من عصاه » ثمّ تمثّل، فقال:

تعصي الإله وأنت تظهر حبّه هذا محال في الفعال بديع لوكان حبّك صادقاً لأطعته إنّ الحببّ لمن يحب مطيع الم

وسيوافيك أنّ المراد من ذوي القربي ليس كلّ من ينتمي إلى النبي المُوَّتِكِيُّ بنسب أو سبب، بل طبقة خاصة من أهل بيته الذين عرفهم بأخّم أحد الثقلين في قوله: « إيّ تارك فيكم الثقلين: كتاب الله، وعترتي أهل بيتي، واخّما لن يفترقا حتى يردا على الحوض ». ٢

فإذا كان المراد من ذوي القربي هؤلاء الذين أنيط بهم أمر الهداية والسعادة فحبُّهم ومودَّقم يرفع الإنسان من حضيض العصيان والتمرد إلى عزّ الطاعة.

إنّ طلب المودة من الناس أشبه بقول طبيب لمريضه بعد ما فحصه وكتب وصفة: لا أُريد منك أجراً إلّا العمل بعذه الوصفة، فانّ عمل المريض بوصفة الطبيب وإن خرجت بعذه العبارة بصورة الأجر، ولكنّه ليس أجراً واقعياً يعود نفعه إلى الطبيب بل يعود نفعه إلى نفس المريض الذي طلب منه الأجر.

وعلى ذلك فلابد من حمل الاستثناء على الاستثناء المنقطع، كأن يقول: قل لا أسألكم عليه أجراً، وإنّما أسألكم مودّة ذي القربي، وليس الاستثناء المنقطع

١. سفينة البحار: مادة حبَّب.

٢. أخرجه الحاكم في مستدركه: ٣ / ١٤٨، وقال: هذا حديث صحيح الاسناد على شرط الشيخين ولم يخرجاه ؟ وأخرجه الذهبي في تلخيص المستدرك معترفاً بصحته على شرط الشيخين أقول: هذا حديث متواتر وقد ألَّف غير واحد من المحققين رسائل حوله.

أمراً غريباً في القرآن بل له نظائر مثل قوله: ﴿ لاَّ يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغْوًا إلَّا سَلامًا ﴾. ١

وعلى ذلك جرى شيخ الشيعة المفيد في تفسير الآية، حيث طرح السؤال، وقال:

فإن قال قائل: فما معنى قوله: ﴿ قُل لا المَّالَّكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾ أو ليس هذا يفيد أنّه قد سألهم مودّة القربي لأجره على الأداء ؟

قيل له: ليس الأمر على ما ظننت لما قدمنا من حجّة العقل والقرآن، والاستثناء في هذا المكان ليس هو من الجملة لكنّه استثناء منقطع، ومعناه قل لا أسألكم عليه أجرًا لكنّي ألزمكم المودّة في القربي واسألكموها، فيكون قوله: ﴿ قُل لا اً اَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ كلاماً تاماً، قد استوفئ معناه، ويكون قوله: ﴿ إلّا المَوَدّة فِي الْقُرْبَىٰ ﴾ كلاماً مبتداً، فائدته لكن المودة في القربي سالتكموها، وهذا كقوله: ﴿ فَسَجَدَ المَلائِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ \* إلّا إبْلِيسَ ﴾. ٢ والمعنى فيه لكن إبليس، وليس باستثناء من جملة. ٣

وعلى ضوء ذلك يظهر معنى قوله سبحانه: ﴿ مَا سَأَلْتُكُم مِّنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ ﴾. ٢

وقد تبَّين أنّ حبّ الأولياء والصالحين لصالح المحب قبل أن يكون لصالحهم.

كما تبيَّن معنى قوله سبحانه في شأن ذلك الأجر: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلاَّ مَن شَاءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَىٰ رَبِّهِ سَبِيلاً ﴾. ٥

۲. الحجر: ۳۰ – ۳۱.

۴. سيأ: ۴۷.

۱. مریم: ۶۲.

٣. تصحيح الاعتقاد: ٤٨.

۵. الفرقان: ۵۷.

فانّ اتخاذ السبيل لا يخلو من أحد احتمالين:

١. مودَّة القربي والتفاني في حبهم الذي سينتهي إلى العمل بالشريعة الموجب لنيل السعادة.

٢. نفس العمل بالشريعة الذي يصل إليها الإنسان عن طريق حبهم ومودتهم.

وبذلك ترجع الآيات الثلاث إلى معنى واحد من دون أن يكون بينهما أي تناف واختلاف.

وقد جاء الجمع بين مفاد الآيات الثلاث في دعاء الندبة الذي يشهد علو مضامينه على صدقه، حيث جاء فيه:

« ثُمّ جعلت أجر محمّد ﷺ مودّقم في كتابك، فقلت ﴿ لاَّ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾، وقلت: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ ﴾، وقلت: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ ﴾، وقلت: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ ﴾، وقلت: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ ﴾، وقلت: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ ﴾، وقلت: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ لَكُمْ ﴾، وقلت: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ ﴾، وقلت: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ ﴾، وقلت: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ ﴾، وقلت: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ ﴾، وقلت: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ ﴾، وقلت: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ ﴾، وقلت: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ ﴾، وقلت: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ ﴾، وقلت: ﴿ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ ﴾، وقلت إلى من شَاءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلاً ﴾، فكانوا هم السبيل إليك، والمسلك إلى رضوانك ».

وإلى ذلك يشير شاعر أهل البيت ويقول:

موالاتهم فرض، وحبّهم هدى وطاعتهم ودٌّ، وودُّهم تقوا

\* \* \*

وأمّا القربي فهو على وزن البشرى والزلفيٰ بمعنى القرابة، يقول الزمخشري: القربيٰ مصدر كالزلفيٰ والبشري، بمعنى القرابة والمراد في الآية « أهل القربيٰ ». ١

وقد استعمل القرآن الكريم لفظة القربي في عامة الموارد بالمضاف، فتارة

١. الكشَّاف: ٣ / ٨١ في تفسير الآية.

بلفظة ذي، قال سبحانه: ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ ﴾. ١

وأُخرى بلفظة ذوي، قال سبحانه: ﴿ وَآتَى المَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ ﴾. ٢

وثالثة: بلفظة « أُولِي »، قال سبحانه: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّدِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبَىٰ ﴾. ٢

وقد جاءت مرَّة واحدة دون إضافة وهي نفس الآية المباركة، فلأجل ذلك يلزم تقدير شيء مثل لفظة « أهل » كما قدَّره الزمخشري أو لفظاً غير ذلك مثل كلمة « ذي » أو « ذوي » أو « ذوي قربي ».

إلى هنا تمَّت الإجابة عن السؤال الأوّل حول الآية.

### السؤال الثاني ٢

دلَّت الآية الكريمة على أنّ النبي اللَّيْسُكَانِ فرض مودة ذي القربيا، على المسلمين ولكن يبقى هنا سؤال وهو أنّ الآية تحتمل وجهين:

أ: أن يكون المراد مودَّة ذوي القربيٰ من أقرباء النبي وأهل بيته.

ب: أن يكون المراد ود كل مسلم أقربائه وعشيرته ومن يمتُ إليه بصلة، وليس في الآية ما يدل
 على المعنى الأول.

أقول: إنّ ذي القربي كما علمت بمعنى صاحب القرابة والوشيجة النسبية، ويتعيَّن مورده بتعيُّن المنسوب إليه، وهو يختلف حسب اختلاف موارد الاستعمال،

١. البقرة: ٨٣.

٣. التوبة: ١١٣.

ويستعان في تعيينه بالقرائن الموجودة في الكلام، وهي :

الأشخاص المذكورون في الآية أو ما دلَّ عليه سياق الكلام.

فتارة يراد منه الأقرباء دون شخص خاص، مثل قوله سبحانه: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّهِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُ وا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبَىٰ ﴾. ١

وقوله سبحانه: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ ﴾. ٢

فانّ ذكر النبي والذين آمنوا معه آية على أنّ المراد قريب كلّ إنسان، كما أنّ جملة ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا ﴾ آية أنّ المراد كل إنسان قريب إليه.

وأمّا قوله سبحانه: ﴿ قُل لا اَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾ فالفعل المتقدّم عليه يعني ﴿ لا اَسْأَلُكُمْ ﴾ آية أنّ المراد أقرباء السائل، مثل قوله سبحانه: ﴿ مَّا أَفَاءَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَىٰ ﴾. ٣

فانّ لفظة ﴿ عَلَىٰ رَسُولِهِ ﴾ آية أنّ المراد أقرباء الرسول.

وعلى ذلك فلابد من الرجوع إلى القرائن الحاقّة بالآية وتعيين المراد منه، وبذلك ظهر أنّ المراد هو أقرباء الرسول.

يقول الإمام أمير المؤمنين عليه ناقداً انتخاب الخليفة الأوّل في السقيفة لأجل انتمائه إلى النبي المؤسِّلة على النبي القرابة :

وإن كنت بالقربي حججت خصيمهم

فغيرك أولى بالنبي وأقرب

١. التوبة: ١١٣.

٢. الأنعام: ١٥٢.

٣. الحشر: ٧.

۴. شرح ابن أبي الحديد: ۱۸ / ۴۱۶.

#### السؤال الثالث

إنّ سورة الشورى سورة مكية، فلو كان المراد من ذوي القربي هو عترته الطاهرة، أعني: عليّاً وفاطمة والحسن والحسين عليتا الله يكن يومذاك بعض هؤلاء كالحسن والحسين عليتا ؟

والجواب: إنّ الميزان في تمييز المكي عن المدني، أمران، وكلاهما يدلّان على أنّ الآية نزلت في المدينة المنورة.

## الأمر الأوّل: دراسة مضمون الآيات

فقد كانت مكافحة الوثنية والدعوة إلى التوحيد والمعاد هي مهمة النبي قبل الهجرة، ولم يكن المجتمع المكّي مؤهلاً لبيان الأحكام والفروع أو مجادلة أهل الكتاب من اليهود والنصارى، ولذلك تدور أغلب الآيات المكّية حول المعارف والعقائد والعبرة بقصص الماضين، وما يقرب من ذلك.

ولـــمّا استتب له الأمر في المدينة المنورة واعتنق أغلب سكّانها الإسلام حينها سنحت الفرصة لنشر الإسلام وتعاليمه ولمناظرة اليهود والنصارى حيث كانوا يثيرون شبها ويجادلون النبي المُنْفَانِينَ فَالْمُنْفَانِينَ اللهُ وَلَا الله وَلَّا الله وَلَا الله وَلَّا الله وَلَا الله وَلَا

فلو كان هذا هو الميزان بغية تميّز المكّي عن المدني، فالآية مدنية قطعاً دون ريب لعدم وجود أيّة مناسبة لسؤال الأجر أو طلب مودة القربي من أناس لم يؤمنوا به بل حشّدوا قواهم لقتله، بخلاف البيئة الثانية فقد كانت تقتضيي ذلك حيث التفّ حوله رجال من الأوس والخزرج وطوائف كثيرة من الجزيرة العربية.

## الأمر الثاني: الاعتماد على الروايات والمنقولات

فلو كان هذا هو الميزان فقد صرح كثير منهم بأنّ أربعة آيات من سورة الشورى مكّية، حتى أنّ المصاحف المطبوعة في الأزهر وغيره، تصرح بذلك وتُقرأ فوق السورة هذه الجملة: سورة الشورى مكيّة الآيات إلّا ثلاث وعشرين وأربع وعشرين وسبع وعشرين.

أضف إلى ذلك أنّ كثيراً من المفسّرين والمحدِّثين صرحوا بذلك. ١

وهذا هو البقاعيّ مؤلف « نظم الدرر وتناسب الآيات والسور » يصرح بأنّ الآيات مدنيّة، كما نقله المحقّق الزنجاني في « تاريخ القرآن ». ٢

### السؤال الرابع

الإنسان مفطور على حب الجميل وكراهة القبيح فيكون الودّ أمراً خارجاً عن الاختيار، فكيف يقع في دائرة السؤال ويطلبه النبي وَاللَّهُ عَنْ المؤمنين مع أنّه كذلك ؟.

والجواب: أوّلاً: انّ الحبّ لوكان أمراً خارجاً عن الاختيار فلا يتعلَّق به الأمر، كما لا يتعلَّق به النهي، مع أنّه سبحانه ينهى عن ود من حادَّ الله ورسوله، ويقول: ﴿ لاَّ تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادً اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾. ٣

١. انظر الكشاف: ٣ / ٨١ ؟ تفسير الرازي: ٧ / ۶۶۵ ؟ تفسير أبي السعود في هامش تفسير الرازي نفس الصفحة ؟
 تفسير أبي حيان: ٧ / ۵۱۶ ؟ تفسير النيسابوري: ۶ / ۳۱۲.

وأمّا من المحدّثين كمجمع الزوائد للهيتمي: ٩ / ١٤٨ ؟ الصواعق المحرقة: ١٠١ - ١٣٥٠،

٢. تاريخ القرآن: ٥٧.

٣. المجادلة: ٢٢.

كما أنَّه وَاللَّهُ عَالَيْهُ اللَّهِ اللَّهِ التراحم والتعاطف النابعين عن الود والحب، ويقول:

« مثل المؤمنين في توادّهم وتعاطفهم وتراحمهم مثل الجسد إذا اشتكى منه شيء تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمّى ». ١

كلّ ذلك يدل على أنّ الودّ والبغض ليس على النسق الذي وصفه السائل، ولذلك نرى الدعوة الكثيرة إلى الحب في الله والبغض في الله.

قال الإمام الصادق عليه : « من أوثق عرى الإيمان أن تحب في الله وتبغض في الله ». ٢

وقد كتب الإمام عليٌ علي الله إلى عامله في مصر مالك الأشتر رسالة قال فيها: « واشعر قلبك الرحمة للرعية، والمحبة لهم، واللطف بهم ». "

روى الخطيب في تاريخه عن النبي عَلَيْسُكُونَا « عنوان صحيفة المؤمن حبّ عليّ بن أبي طالب التلا ». \*

روى أحمد في مسنده ومسلم في صحيحه قول النبي عَلَيْهِ فَعَلَيْ: « من أحبّني فليحب عليّاً ». ع

١. مسند أحمد: ٢ / ٢٧٠.

٢. سفينة البحار: ٢ / ١١ مادة الحت.

٣. نهج البلاغة: قسم الرسائل: الرسالة ٥٣.

۴. تاریخ بغداد: ۴ / ۲۱۰.

۵. حلية الأولياء: ١ / ٨٤.

ع. مسند أحمد: ٥ / ٣٣٤ ؛ صحيح مسلم: كتاب الفتن: ١١٩.

وأخرج أحمد في مسنده عن الرسول: « من أحبّني وأحبّ هذين وأباهما وأُمُّهما، كان معي في درجتي يوم القيامة ». ١

وثانياً: أنّ الإيصاء إنّما لا يفيد إذا لم يتوفّر في الموصى له ملاك الحب والود كما إذا كان الرجل محطّاً للرذائل الأخلاقية، وأمّا إذا كان الموصى له إنساناً مثالياً متحلياً بفضائل الأخلاق ومحاسنها، فانّ الإيصاء به يعطف النظر إليه وبالتالي يجيش حبّه كلّما تعمّقت الصلة به.

وحاصل الكلام: أنّ دعوة الناس إلى الحبّ تقوم على إحدى دعامتين:

الأُولى: الإشادة بفضائل المحبوب وكمالاته التي توجد في نفس السامع حبّاً وولعاً إليه.

الثانية: الإيصاء بالحب والدعوة إلى الودّ، فانّه يعطف نظر السامع إلى الموصى له، فكلّما توطّدت الأواصر بينهما وانكشفت آفاق جديدة من شخصيته ازداد الحبّ والود له. وعلى كلّ تقدير فالنبي عَلَيْشُكُونَ هو المحبوب التام لعامّة المسلمين، فحبّه لا ينفك عن حبّ من أوصى بحبّه وأمر بودّه.

۱. مسند أحمد: ۱ / ۷۷.

ألا ومن مات على حبّ آل محمّد فتح الله له في قبره بابين إلى الجنّة، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد جعل الله قبره مزار ملائكة الرحمة، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات على السنة والجماعة، ألا ومن مات على بغض آل محمّد جاء يوم القيامة مكتوباً بين عينيه آيساً من رحمة الله، ألا ومن مات على بغض آل محمّد مات كافراً، ألا ومن مات على بغض آل محمّد لم يشهر رائحة الجنة ». ١

وروى أيضاً: انّه لما نزلت هذه الآية، قيل: يا رسول الله من قرابتك هؤلاء الذين وجبت علينا مودَّتهم ؟

فقال المُنْ الله على وفاطمة وابناهما ». ٢

١. الكشَّاف: ٣ / ٨٢، تفسير سورة الشوري، ط عام ١٣٤٧.

۲. الكشّاف: ۳ / ۸۱.

## من حقوق أهل البيت عليكلا

۴

### الصلوات عليهم

إِنَّ من حقوق أهل البيت عَلَيْهِ هي الصلوات عليهم عند الصلاة على النبي عَلَيْهِ عَلَى النبي عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا سبحانه: ﴿ إِنَّ اللهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلَّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾. ١

ظاهر الآية هو تخصيص الصلاة على النبي المرابي المرابي المرابية أنّ المراد هو الصلاة على أمان الله على أن الله وعلى أهل النبي المرابية التسليم والصلاة عليه وعلى أهل بيته، وقد تضافرت الروايات على ضمّ الآل إلى النبي المرابية عند التسليم والصلاة عليه، وقد جاء ذلك في الصحاح والمسانيد، نقتصر منها على ما يلى:

١. أخرج البخاري عن عبد الرحمن بن أبي ليلى، قال: لقيني كعب بن عجرة، قال: ألا أُهدي لك هدية سمعتها من النبي عَلَيْشُكَلَوْ، فقلت: بلى، فأهدها لي، فقال: سألنا رسول الله عَلَيْشُكَلُوْ، فقلنا: يا رسول الله، كيف الصلاة عليكم أهل البيت، فانّ الله قد علّمنا كيف نسلم ؟ قال:

« قولوا: أللّهم صلّ على محمّد وعلى آل محمّد، كما صلّيت على إبراهيم وعلى

١. الأحزاب: ٥٥.

آل إبراهيم إنّك حميد مجيد، أللّهم بارك على محمّد وعلى آل محمّد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنّك حميد ». ١

وأخرجه أيضاً في كتاب التفسير عند تفسير سورة الأحزاب. ٢

كما أخرجه مسلم في باب الصلاة على النبي من كتاب الصلاة. ٢

٢. أخرج البخاري أيضاً، عن أبي سعيد الخدري، قال: قلنا يا رسول الله، هذا التسليم فكيف نصلي عليك ؟ قال: « قولوا: أللّهم صل على محمّد عبدك ورسولك، كما صلّيت على آل إبراهيم، وبارك على محمّد وعلى آل محمّد، كما باركت على إبراهيم ». \*

٣. أخرج البخاري، عن ابن أبي حازم، عن يزيد، قال: «كما صلّيت على إبراهيم، وبارك على محمّد وآل محمّد، كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم ». ٥

۴. أخرج مسلم، عن أبي مسعود الأنصاري، قال: أتانا رسول الله وَ الله عَلَيْكُ وَ فَى في مجلس سعد بن عبادة، فقال له بشير بن سعد: أمرنا الله تعالى أن نصلي عليك، يا رسول الله: فكيف نصلي عليك ؟

قال: فسكت رسول الله عَلَيْهِ حتى تمنينا أنّه لم يسأله.

ثمّ قال رسول الله عَلَيْشِكَانِ: « قولوا: أللّهم صلّ على محمّد وعلى آل محمّد، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمّد وعلى آل محمّد كما باركت على آل إبراهيم

<sup>1.</sup> صحيح البخاري: ٢ / ١۴۶ ضمن باب « يزفُّون النّسَلان في المشي » من كتاب بدء الخلق.

٢. صحيح البخاري: ۶ / ١٥١، تفسير سورة الأحزاب.

٣. صحيح مسلم: ٢ / ١٤.

۴. صحيح البخاري: ۶ / ۱۵۱، تفسير سورة الأحزاب.

۵. المصدر السابق.

في العالمين إنّك حميد مجيد، والسلام كما قد علمتم ». ١

إنّ ابن حجر ذكر الآية الشريفة، وروى جملة من الأخبار الصحيحة الواردة فيها، وأنّ النبي قرن الصلاة على آله بالصلاة عليه، لمّا سئل عن كيفية الصلاة والسلام عليه، قال: وهذا دليل ظاهر على أنّ الأمر بالصلاة على أهل بيته، وبقية آله مراد من هذه الآية، وإلّا لم يسألوا عن الصلاة على أهل بيته وآله عُقب نزولها ولم يجابوا بما ذكر، فلمّا أُجيبوا به دلّ على أنّ الصلاة عليه عليهم من جملة المأمور به، وانّه عَلَيْ أقامهم في ذلك مقام نفسه، لأنّ القصد من الصلاة عليه مزيد تعظيمه، ومن ثمّ لصمّا أدخل من مرّ في الكساء، قال: « أللّهمّ الهمّ متي وأنا منهم، فاجعل صلاتك ورحمتك ومغفرتك ورضوانك عليّ وعليهم »، وقضية استجابة هذا الدعاء: انّ الله صلّى عليهم معه فحينئذ طلب من المؤمنين صلاتهم عليهم معه.

ويروى: لا تصلّوا عليّ الصلاة البتراء، فقالوا: وما الصلاة البتراء ؟ قال: تقولون: أللّهمّ صلّ على محمّد وعلى آل محمد. ثمّ نقل عن الإمام الشافعي قوله:

يا أهل بيت رسول الله حبّكم فرض من الله في القرآن أنزله كفاكم من عظيم القدر أنّكم من لم يصلِّ عليكم لا صلاة له فقال: فيحتمل لا صلاة له صحيحة فيكون موافقاً لقوله بوجوب الصلاة على الآل، ويحتمل لا صلاة كاملة فيوافق أظهر قوليه. ٢

١. صحيح مسلم: ٢ / ٢٤، باب الصلاة على النبي عَلَيْهُ عَلَيْ بعد التشهد من كتاب الصلاة.

٢. الصواعق المحرقة: ١٤٤، ط عام ١٣٨٥ ه.

هذا كلّه حول الصلاة على الآل عند الصلاة على الحبيب.

وأما حكم الصلاة على آل البيت في التشهد، فقال أكثر أصحاب الشافعي: انّه سنّة.

وقال التربجي: من أصحابه هي واجبة، ولكن الشعر المنقول عنه يدل على وجوبه عنده، ويؤيده رواية جابر الجعفي - الذي كان من أصحاب الإمامين الباقر والصادق علي المنافق الفقهاء سابة عن أبي جعفر عن أبي مسعود الأنصاري، قال: قال رسول الله المنافقية: « من صلى صلاة لم يصل فيها على ولا أهل بيتي لم تقبل منه ». ا

وجابر الجعفي ممَّن ترجمه ابن حجر في تهذيبه، ونقل عن سفيان في حقّه:

ما رأيت أورع في الحديث منه، وقال وكيع: مهما شككتم في شيء فلا تشكّوا في أنّ جابراً ثقة.

وقال سفيان أيضاً لشعبة: لأن تكلَّمت في جابر الجعفى لأتكلمنَّ فيك. إلى غير ذلك. ٢

قال ابن حجر: أخرج الدارقطني والبيهقي حديث من صلّى صلاة ولم يصل فيها عليّ وعلى أهل بيتي لم تقبل منه، وكأنّ هذا الحديث هو مستند قول الشافعي أنّ الصلاة على الآل من واجبات الصلاة، كالصلاة عليه والمسلاة عليه المسلاة عليه المسلاة عليه المسلاة عليه المسلاة عليه المسلاة عليه المسلاة على المسلاة المسلاة على المسلاة المسلاة المسلاة على المسلاة على المسلاة على المسلاة على المسلاة المسلاة المسلاة على المسلاة على المسلاة على المسلاة على المسلاة ا

وقال الرازي: إنّ الدعاء للآل منصب عظيم، ولذلك جعل هذا الدعاء

\_\_\_\_\_

۲. تهذیب التهذیب: ۲ / ۴۶.

١. سنن الدارقطني: ١ / ٣٥٥.

٣. الصواعق المحرقة: ٢٣٢، ط الثانية، عام ١٣٨٥ ه.

خاتمة التشهد في الصلاة، وقوله: أللهم صل على محمد وعلى آل محمد، وارحم محمداً وآل محمد. وهذا التعظيم لم يوجد في حق غير الآل، فكل ذلك يدل على أنّ حبّ آل محمد واجب، وقال الشافعي:

يا راكباً قف بالمحصّب من منى واهتف بساكن خيفها والناهض سحراً إذا فاض الحجيج إلى منى فيضاً كما نظم الفرات الفائض إن كان رفضاً حبُّ آل محمّد فليشهد الثقلان أيّ رافضي المحمّد

وروى محب الدين الطبري في الذخائر عن جابر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنه انّه كان يقول: لو صلّيت صلاة لم أُصل فيها على محمّد وعلى آل محمّد ما رأيت أنمّا تقبل. ٣

وقال المحقّق الشيخ حسن بن عليّ السقاف: تجب الصلاة على آل النبي عَلَيْشُكُونَ في التشهد الأخير على الصحيح المختار، لأنّ أقصر صيغة وردت عن سيدنا رسول الله عَلَيْشُكُونَ ثبت فيها ذكر الصلاة على الآل، ولم ترد صيغة خالية منه في صيغ تعليم الصلاة، فقد تقدّم حديث سيدنا زيد بن خارجة، أنّ رسول الله عَلَيْشُكُونَ قال:

١. تفسير الفخر الرازي: ٢٧ / ١٩٤٥ تفسير سورة الشوري.

٢. تفسير النيسابوري: تفسير سورة الشورى.

٣. ذخائر العقبي: ١٩، ذكر الحث على الصلاة عليهم.

« صلّوا عليّ واجتهدوا في الدعاء، وقولوا: أللّهمّ صلّ على محمّد وآل محمّد ». اللاغ وإنذار

لقد تبين ممّا سبق كيفية الصلاة على النبي عَلَيْشُكِ وانّه لا يصلّى عليه إلّا بضم الآل إليه، ومع ذلك نرى أنّه قد راجت الصلاة البتراء بين أهل السنّة في كتبهم ورسائلهم، مع أنّ هذه البلاغات من النبي عَلَيْشُكُ نصب أعينهم ولكنّهم رفضوها عملاً واكتفوا بالصلاة عليه خاصة، حتى أنّ ابن حجر الهيتمي ( ٨٩٩ – ٩٧۴ هـ) نقل كيفية الصلة على النبي عَلَيْشُكُ ولكن كتابه المطبوع مليء بالصلاة البتراء، وإليك نصّ ما قال: ويروى لا تصلّوا عليّ الصلاة البتراء، قالوا: وما الصلاة البتراء ؟، قال: تقولون: أللّهم صلّ على محمّد وتمسكون، بل قولوا: أللّهم صلّ على محمّد وعلى آل محمّد ولا ينافي ما تقرر حذف الآل في الصحيحين، قالوا: يا رسول الله: كيف نصلّي عليك ؟ قال: قولوا أللّهم صلّ على محمّد وعلى أزواجه وذرّيته، كما صليت على إبراهيم إلى آخره.

لأنّ ذكر الآل ثبت في روايات أُخر، وبه يعلم أنّه وَ اللَّهُ عَالَمُ عَالَمُ عَلَيْهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَمُ الرواة ما لم يحفظه الآخر. ٢

وفي الختام نذكر ما ذكره الرازي، انه قال: أهل بيته ساووه في خمسة أشياء: في الصلاة عليه وعليهم في التشهد، وفي السلام، والطهارة، وفي تحريم الصدقة، وفي المحبّة. ٣

١. صحيح البخاري صفة صلاة النبي: ٢١٤.

٢. الصواعق المحرقة: ١٤٤، ط الثانية، عام ١٣٨٥.

٣. الغدير: ٢ / ٣٠٣، ط طهران نقله عن تفسير الرزاي: ٧ / ٣٩١ ولم نعثر عليه في الطبعتين.

## من حقوق أهل البيت عليكلا

۵

## دفع الخمس إليهم

الأصل في ضريبة الخمس، قوله سبحانه: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ للهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيتَامَىٰ وَالمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِن كُنتُمْ آمَنتُم بِاللهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَبْدِنَا يَوْمَ الْقُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ وَاللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ... ﴾. ا

نزلت الآية يوم الفرقان، يوم التقى الجمعان وهي غزوة بدر الكبرى، واختلف المفسرون في تفسير الموصول في « ما غنمتم » هل هو عام لكلّ ما يفوز به الإنسان في حياته، كما عليه الشيعة الإمامية، أو خاص بما يظفر به في الحرب، وهذا بحث مهم لا نحوم حوله، لأنّه خارج عمّا نحن بصدده، وقد أشبعنا الكلام فيه في كتابنا « الاعتصام بالكتاب والسنة » وأثبتنا بفضل القرآن والأحاديث النبوية أنّ الخمس يتعلَّق بكلّ ما يفوز به الإنسان في حياته، وانّ نزول الآية في مورد الغنائم الحربية لا يُخصص الحكم الكلى. ٢

١. الأنفال: ٢١.

٢. الاعتصام بالكتاب والسنَّة: ٩١ - ١٠٥.

إنَّمَا الكلام في تبيين مواضع الخمس، وقد قسَّم الخمس في الآية إلى ستة أسهم، أعنى: لله وللرسول ولذي القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل.

فالسهمان الأوَّلان واضحان، إنَّما الكلام في السهم الثالث وما بعده، فالمراد من ذي القربي هم أقرباء النبي وذلك بقرينة الرسول المنافظة ، وقد سبق منّا القول في تفسير آية المودة: انّ تبيين المراد من القربي رهن القرائن الحافَّة بالآية فربما يراد منها أقرباء الناس، مثل قوله: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ ﴾. ١ المراد أقرباء المخاطبين، بقرينة قوله: ﴿ قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا ﴾ نظير قوله: ﴿ وَإِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ أُولُو الْقُرْبَىٰ ﴾ والمراد أقرباء الميت.

وعلى ضوء ذلك فإذا تقدُّم عليه لفظ « الرسول » يكون المراد منه أقرباء الرسول كما في الآية ﴿ لِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَىٰ ﴾، ومثله قوله: ﴿ مَّا أَفَاءَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَيلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ ﴾. ٢ وقوله: ﴿ فَآتِ ذَا الْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَ الْمِسْكِينَ وَ ابْنَ السَّبِيلِ ﴾. ٢ فالمراد من ذي القربي هم أقرباء الرسول بقرينة توجَّه الخطاب إليه أعنى « فآت ».

ومنه يعلم المراد من المساكين في الآيتين وآية الخمس، أي مساكين ذي القربي وأيتامهم وأبناء سبيلهم.

هذا هو المفهوم من الآية، وعلى ما ذكرنا فكل ما يفوز به الإنسان في مكسبه ومغنمه أو ما يفوز به في محاربة المشركين والكافرين، يُقسّم خمسه بين ستة سهام كما عرفت.

٢. الحشر: ٧. ١. الأنعام: ١٥٢.

٣. الروم: ٣٨.

ويؤيده الروايات التالية:

١. روي عن ابن عباس: كان رسول الله ﷺ يقسم الخمس على ستة: لله وللرسول سهمان وسهم لأقاربه، حتى قبض. ١

7. وروي عن أبي العالية الرياحي: كان رسول الله وَ الله والله والله

وأمّا تخصيص بعض سهام الخمس بذي القربي ومن جاء بعدهم من اليتامي والمساكين وابن السبيل، فلأجل الروايات الدالة على أنّه لا تحل لهم الصدقة، فجعل لهم خمس الخمس.

أخرج الطبري عن مجاهد، انه قال: كان آل محمّد عَلَيْشِكَاكُ لا تحل لهم الصدقة فجعل لهم الخمس. "

وأخرج أيضاً عنه: قد علم الله أنّ في بني هاشم الفقراء فجعل لهم الخمس مكان الصدقة \*.

كما تضافرت الروايات عن أئمّة أهل البيت المِيَّاثِيُّ أنّ السهام الأربعة من الخمس، لآل محمّد المُنْعَلَيْهِ . ه

١. تفسير النيسابوري: ١٠ / ۴، المطبوع بهامش الطبري.

٢. تفسير الطبري: ١٠ / ٤ ؛ أحكام القرآن: ٣ / ٥٠.

٣. الظاهر زيادة لفظ « خمس » بقرينة ما نقله ثانياً عن مجاهد.

۴. تفسيرالطبري: ١٠ / ۵.

٥. الوسائل: ۶ / الباب ٢٩ من أبواب المستحقّين للزَّكاة.

هذا ظاهر الآية ويا للأسف لعب الاجتهاد دوراً كبيراً في تحويل الخمس عن أصحابه وظهرت أقوال لا توافق النص القرآني، وإليك مجملاً من آرائهم:

1. قالت الشافعية والحنابلة: تقسّم الغنيمة، وهي الخمس إلى خمسة أسهم: واحد منها سهم الرسول ويصرف على مصالح المسلمين، وواحد يعطى لذوي القربي وهم من انتسب إلى هاشم بالابوة من غير فرق بين الأغنياء والفقراء، والثلاثة الباقية تنفق على اليتامي والمساكين وأبناء السبيل سواء أكانوا من بني هاشم أو من غيرهم.

٢. وقالت الحنفية: إنّ سهم الرسول سقط بموته، أمّا ذوو القربي فهم كغيرهم من الفقراء يعطون لفقرهم لا لقرابتهم من الرسول.

٣. وقالت المالكية: يرجع أمر الخمس إلى الإمام يصرفه حسبما يراه من المصلحة.

٩. وقالت الإمامية: إنّ سهم الله وسهم الرسول وسهم ذوي القربى يفوّض أمرها إلى الإمام أو نائبه، يضعها في مصالح المسلمين، والأسهم الثلاثة الباقية تعطى لأيتام بني هاشم ومساكينهم وأبناء سبيلهم ولا يشاركهم فيها غيرهم. \

۵. وقال ابن قدامة في المغني بعدما روى أنّ أبا بكر وعمر قسَّما الخمس على ثلاثة أسهم: وهو قول أصحاب الرأي أبي حنيفة وجماعته، قالوا: يقسم الخمس على ثلاثة: اليتامى، والمساكين، وابن السبيل، وأسقطوا سهم رسول الله بموته وسهم قرابته أيضاً.

ع. وقال مالك: الفيء والخمس واحد يجعلان في بيت المال.

٧. وقال الثوري: والخمس يضعه الإمام حيث أراه الله عزّ وجلّ.

١. الفقه على المذاهب الخمسة: ١٨٨.

وما قاله أبو حنيفة مخالف لظاهر الآية فإنّ الله تعالى سمّى لرسوله وقرابته شيئاً وجعل لهما في الخمس حقاً، كما سمّى الثلاثة أصناف الباقية، فمن خالف ذلك فقد خالف نصّ الكتاب، وأمّا جعل أبي بكر وعمر سهم ذي القربي، في سبيل الله، فقد ذُكر لأحمد فسكت وحرك رأسه ولم يذهب إليه، ورأى أنّ قول ابن عباس ومن وافقه أولى، لموافقته كتاب الله وسنة رسوله. الله عباس ومن وافقه أولى، الموافقته كتاب الله وسنة رسوله.

وقد أجمع أهل القبلة كافة على أنّ رسول الله وَ الله عَلَيْ كَان يختص بسهم من الخمس ويخص أقاربه بسهم آخر منه، وأنّه لم يعهد بتغيير ذلك إلى أحد حتى دعاه الله إليه، واختار الله له الرفيق الأعلى.

فلمّا ولى أبوبكر تأوّل الآية فأسقط سهم النبي وسهم ذي القربي بموت النبي الله الله ومنع بني هاشم من الخمس، وجعلهم كغيرهم من يتامى المسلمين ومساكينهم وأبناء السبيل منهم.

قال الزمخشري عن ابن عباس: الخمس على ستة أسهم: لله ولرسوله سهمان، وسهم لأقاربه، حتى قبض فأجرى أبو بكر الخمس على ثلاثة، وكذلك روي عن عمر ومن بعده من الخلفاء، قال: وروي أنّ أبابكر منع بني هاشم الخمس. ٢

وروي البخاري في صحيحه عن عائشة أنَّ فاطمة عَلَيْكُ أرسلت إلى أبي بكر، تسأله ميراثها من رسول الله عَلَيْكُ مِمّا أفاء الله عليه بالمدينة وفدك وما بقي من خمس خيبر، فأبي أبو بكر أن يدفع إلى فاطمة منها شيئاً، فوجدت فاطمة على أبي بكر في ذلك فهجرته فلم تكلّمه حتى توفيت، وعاشت بعد النبي عَلَيْكُ ستة أشهر،

١. الشرح الكبير على هامش المغني: ١٠ / ۴۹٣ – ۴۹۴.

٢. الكشاف: ٢ / ١٢٤.

فلمّا توفيت دفنها زوجها على ليلاً ولم يؤذن بها أبا بكر وصلّى عليها. ١

وفي صحيح مسلم عن بريد بن هرمز، قال: كتب نجدة بن عامر ( الحروري الخارجي ) إلى ابن عباس، قال ابن هرمز: فشهدت ابن عباس حين قرأ الكتاب وحين كتب جوابه، وقال ابن عباس: والله لولا أن أرد عن نَثْن يقع فيه، ما كتبت إليه ولا نُعْمة عينٍ، قال: فكتب إليه إنّك سألت عن سهم ذي القربي الذي ذكرهم الله من هم ؟ وإنّا كنّا نرى أنّ قرابة رسول الله عَلَيْسُوَا هم نحن فأبي ذلك علينا قومنا. ٢

۱. صحيح البخاري: ۵ / ۳۹، باب غزوة خيبر.

٢. صحيح مسلم: ٢ / ١٠٥، كتاب الجهاد و ١٤٧ السير، باب النساء الغازيات.

## من حقوق أهل البيت عليكلا

9

## الفيء لأهل البيت عليما

والأساس فيه قوله سبحانه: ﴿ وَمَا أَفَاءَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكَابٍ وَلٰكِنَّ اللهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ وَاللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾. ١

﴿ مَّا أَفَاءَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاءِ مِنكُمْ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾. ٢

بيَّن سبحانه أحكام الفيء، وقال: ﴿ وَمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ ﴾

١. الحشر: ٤. ١ الحشر: ٧.

الضمير يرجع إلى اليهود، ولكن الحكم سار على جميع الكفّار.

﴿ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكَابٍ ﴾ أي الفيء عبارة عن الأموال التي استوليتم عليها بلا إيجاف خيل ولا إبل.

هذا هو الفيء، وأمّا المواضع التي يصرف بها هذا الفيء فقد بيَّنها سبحانه في الآية الثانية، وقال: ﴿ مَّا أَفَاءَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ ﴾، أي ما ردّ ما كان للمشركين على المسلمين بتمليك الله إيّاهم ذلك، ﴿ فَلِلَّهِ ﴾ و ﴿ لِلرَّسُولِ ﴾ و ﴿ لِذِي الْقُرْبَىٰ ﴾، فهو لله بالذات وللرسول ولذي القربي بتمليك الله إيّاهم.

والمراد من ذي القربي بقرينة الرسول أهل بيت رسول الله وقرابته، وهم بنو هاشم.

﴿ وَالْنِتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ ﴾ أي منهم، بقرينة الرسول، فيكون المعنى ويتامى أهل بيته ومساكينهم وأهل السبيل منهم.

وعلى ذلك فالفيء يقسم على ستة أسهم:

- ١. سهم لله المالك لكل شيء غير محتاج لشيء، جعل نفسه قريناً لسائر الاسماء تكريماً لهم.
  - ٢. سهم الرسول وهو يؤمّن بذلك حاجاته وحاجة الدولة الإسلامية.
  - ٣. سهم ذوي القربي أي أقرباء الرسول، فبما أنّ الصدقة تحرم عليهم حلّ ذلك محلّه.
    - ۴. سهم اليتامي.
    - ۵. سهم المساكين.
    - ع. سهم أبناء السبيل.

#### وبكلمة جامعة:

« الغنيمة » - كلّ ما أُخذ من دار الحرب بالسيف عنوة مما يمكن نقله إلى دار الإسلام، ومالا يمكن نقله إلى دار الإسلام - لجميع المسلمين ينظر فيه الإمام، ويصرف انتفاعه إلى بيت المال لمصالح المسلمين.

« الفيء » - كلّ ما أُخذ من الكفّار بغير قتال أو انجلاء أهلها - للنبي، يضعه في المذكورين في هذه الآية، ولمن قام مقامه من الأئمّة وقد بيّنه سبحانه في ضمن الآيتين. ١

١. التبيان: ٩ / ٥٤٤.

### من حقوق اهل البيت عليه المالية

٧

#### الأنفال لأهل البيت علم الله الألاث

وردت لفظة « الأنفال » في القرآن مرتين في آية واحدة، قال سبحانه: ﴿ يَسْ أَلُونَكَ عَنِ الأَنفَالُ شُهِ وَ الرَّسُولِ فَاتَّقُوا اللهَ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ وَأَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾. ١

أقول: إنَّ الضرائب الواردة في القرآن الكريم لا تتجاوز الأربع:

أ: الزكاة ومقسمها ثمانية.

ب: الخمس ومقسمه هو الستة.

ج: الفيء ومقسمه مقسم الخمس كما عرفت.

د: الأنفال ومقسمها اثنان، وهما ما ذكر في الآية من قوله: ﴿ للهِ وَالرَّسُولِ ﴾، لكن الكلام في بيان المراد من الأنفال.

اختلف المفسرون في تفسير الأنفال اختلافاً كثيراً، والذي يمكن أن يقال انّ الأنفال من النفل وهو الزائد من الأموال، فيشمل كلّ زائد عن حاجات

\_\_\_\_\_

١. الأنفال: ١.

الحياة، ولكن السنَّة المروية عن أئمّة أهل البيت عليِّك فسرته بالنحو التالي:

١. روى حفص البختري عن الإمام الصادق عليه الله قال: « الأنفال مالم يوجف عليه بخيل أو ركاب الله أو قوم صالحوا، أو قوم أعطوا بأيديهم، وكلّ أرض خربة، وبطون الأودية، فهو لرسول الله، وهو للإمام بعده يضعه حيث يشاء ». ا

7. وروى حمّاد بن عيسي، عن بعض أصحابنا، عن الإمام الكاظم عليها في حديث: « والأنفال كلّ أرض خربة باد أهلها، وكلّ أرض لم يوجف عليها بخيل ولا ركاب ولكن صالحوا صلحاً وأعطوا بأيديهم على غير قتال، وله رؤوس الجبال، وبطون الأودية والآجام، وكلّ أرض ميتة لا ربّ لها، وله صوافي الملوك ما كان في أيديهم من غير وجه الغصب، لأنّ الغصب كلّه مردود، وهو وارث من لا وارث له، يعول من لا حيلة له ». "

٣. موثقة إسحاق بن عمّار المروية في تفسير القمي قال: سألت أبا عبدالله عليه عن الأنفال، فقال عليه: « هي القرى التي قد خربت وانجلى أهلها، فهي لله وللرسول عَلَيْهَا، وما كان للملوك فهو للإمام، وما كان من الأرض الخربة لم يوجف عليها بخيل ولا ركاب، وكل أرض لا رب لها، والمعادن منها، من مات وليس له مولى فماله من الأنفال ». \*

إلى غير ذلك من الروايات.

وعلى الرواية الأُولى يكون الفيء من أقسام الأنفال، ولم نجد في تفاسير أهل السنَّة من يوافق الشيعة الإمامية في تفسير الأنفال إلَّا شيئاً قليلاً، فقد عقد أبو

١. وعلى هذا يكون الفيء قسماً من الأنفال.

٢ و ٣ و ۴. وسائل الشيعة: ٤، الباب الأوّل من أبواب الأنفال، الحديث ١، ٤، ٢٠.

إسحاق الشيرازي باباً للأنفال وفسرها بقوله: يجوز لأمير الجيش أن ينفل لمن فعل فعلاً يفضي إلى الظفر بالعدو، كالتجسيس، والدلالة على طريق أو قلعة، أو التقدم بالدخول إلى دار الحرب أو الرجوع إليها بعد خروج الجيش منها. ١

\_\_\_\_\_\_

١. المهذَّب في فقه الإمام الشافعي: ٢ / ٢۴٣.

#### من حقوق أهل البيت عليه الملاه

٨

# ترفيع بيوتهم

لقد أذن الله تعالى في ترفيع البيوت التي يذكر فيها اسمه ويسبِّح له بالغدوِّ والآصال في آية مباركة، وقال: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالأَصالِ \* رِجَالٌ لاَّ تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّالِةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالأَبْصَارُ ﴾. ١

وتفسير الآية رهن دراسة أمرين:

الأوّل: ما هو المقصود من البيوت ؟

الثاني: ما هو المراد من الرفع ؟

أمّا الأوّل فربما قيل أنّ المراد من البيوت هو المساجد.

قال صاحب الكشّاف: ﴿ فِي بُيُوتٍ ﴾ يتعلّق بما قبله، مثل نوره كمشكاة في بعض بيوت الله، وهي المساجد. ٢

ولكن الظاهر أنّ التفسير غير صحيح، لأنّ البيت هو البناء الذي يتشكَّل

\_\_\_\_\_

۲. الکشاف: ۲ / ۳۸۹.

١. النور: ٣۶ – ٣٧.

من جدران أربعة وعليها سقف قائم، فالكعبة بيت الله لأجل كونها ذات قوائم أربعة وعليها سقف، والقرآن يعبِّر عن البيت بالمكان المســقَّف، ويقول: ﴿ وَلَوْ لا أَن يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لَّجَعَلْنَا لِمَن يَكْفُرُ بِالرَّحْمَٰنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفًا مِّن فِضَّةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ﴿

فالمستفاد من الآية أنّ البيت لا ينفك عن السقف، هذا من جانب. ومن جانب آخر: لا يشترط في المساجد وجود السقف، هذا هو المسجد الحرام تراه مكشوفاً تحت السماء ودون سقف ىظلّلە.

وقد ورد لفظ البيوت في القرآن الكريم ( ٣۶ مرّة ) بصور مختلفة، واستعمل في غير المسجد، يقول سبحانه: ﴿ طَهِّرَا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَّعِ السُّجُودِ ﴾. ٢﴿ وَاذْكُرْنَ مَا يُتْلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللهِ وَالحِكْمَةِ ﴾. ٣

إلى غير ذلك من الآيات، فكيف يمكن تفسيره بالمساجد ؟

وبما أنّ جميع المساجد ليس على هذا الوصف، التجأ صاحب الكشاف بإقحام كلمة « بعض »، وقال: في بعض بيوت الله وهي المساجد، وهو كما ترى، وهناك حوار دار بين قتادة فقيه البصرة وأبي جعفر الباقر عاليًا لإ يؤيد ما ذكرنا.

حضر قتادة في مجلس الإمام أبي جعفر الباقر عليه فقال له الإمام: من أنت ؟

قال: أنا قتادة بن دعامة البصري.

فقال أبو جعفر: أنت فقيه أهل البصرة ؟

فقال: نعم. قال قتادة: أصلحك الله، ولقد جلست بين يدى الفقهاء وقدّام ابن عباس فما اضطرب قلبي قدّام واحد منهم، ما اضطرب قدّامك!

١. الزخرف: ٣٣.

٣. الأحزاب: ٣۴.

٢. البقرة: ١٢٥.

فقال أبو جعفر عليه أن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فَعَ وَيُذْكَرَ فَعَ وَيُذْكَرَ اللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ اللهِ فيهَا السَّمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوّ وَالأَصَالِ \* رِجَالٌ لاَّ تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ ﴾ ونحن أُولئك.

فقال له قتادة: صدقت، والله جعلني فداك، والله ماهي بيوت حجارة ولا طين. ١

ويؤيّد ما رواه الصدوق في الخصال عن النبي الله اختار من البيوتات أربعة ثم قرأ هذه الآية: ﴿ إِنَّ الله اصْطَفَىٰ آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَ آلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ \* ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ ٢. ٢

وعلى هذا الحوار فالمراد من البيت، بيت الوحي وبيت النبوَّة، ومن يعيش في هذه البيوت من رجال لهم الأوصاف المذكورة في الآية الكريمة.

هذا كله حول الأمر الأوّل.

وأمّا الأمر الثاني، أعنى: ما هو المراد من الرفع ؟ فيحتمل وجهين:

الأوّل: أن يكون المراد الرفع المادي الظاهري الذي يتحقَّق بإرساء القواعد وإقامة الجدار والبناء، كما قال سبحانه: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ ﴾. \* وعلى هذا تدل الآية على جواز تشييد بيوت الأنبياء والأولياء وتعميرها في حياتهم وبعد مماتهم.

الثاني: أن يكون المراد الرفع المعنوي والعظمة المعنوية، وعلى هذا تدل الآية بتكريم تلك البيوت وتبجيلها وصيانتها وتطهيرها مما لا يليق بشأنها.

٣. الخصال: ١ / ١٠٧.

۲. آل عمران: ۳۳ - ۳۴.

١. البرهان في تفسير القرآن: ٣ / ١٣٨.

۴. البقرة: ١٢٧.

قال الرازي: المراد من رفعها، بنائها لقوله تعالى: ﴿ رَفَعَ سَمْكَهَا فَسَوَّاهَا ﴾ ١ وثانيها ﴿ تُرْفَعَ ﴾ اي تعظم. ٢

هذا كلّه حسب ما تدل عليه الآية، وأمّا بالنظر إلى الروايات فنذكر منها ما يلي:

١. روى الحافظ السيوطي عن أنس بن مالك وبريدة، أنّ رسول الله عَلَيْشَكَا قرأ قوله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرْفَعَ ﴾ فقام إليه رجل وقال: أيّ بيوت هذه يا رسول الله ؟

فقال عَلَاللُّهُ عَلَيْهُ: « بيوت الأنبياء ».

فقام إليه أبو بكر وقال: يا رسول الله، وهذا البيت منها ؟ وأشار إلى بيت عليٍّ وفاطمة المِيَّالِيَّا .

فقال النبي سَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ : « نعم من أفاضلها ». ٢

7. روى ابن شهراشوب عن تفسير مجاهد وأبي يوسف، يعقوب بن سفين، قال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُوْا تِجَارَةً أَوْ لَهُوَا انفَضُو وا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا ﴾ \*: إنّ دُحْية الكلبي جاء يوم الجمعة من الشام بالميرة، فنزل عند أحجار الزيت، ثمّ ضرب بالطبول ليؤذن الناس بقدومه، فمضوا الناس إليه إلّا عليٌّ والحسن والحسين وفاطمة علي وسلمان وأبو ذر والمقداد وصهيب، وتركوا النبي عَلَيْشُكُ قَائماً يخطب على المنبر، فقال النبي عَلَيْشُكُ قد نظر الله يوم الجمعة إلى مسجدى فلولا

<sup>. . .</sup> 

١. النازعات: ٢٨.

٢. تفسير الفخر الرازي: ٢۴ / ٣.

٣. تفسير الدر المنثور: ٥ / ٥٠.

۴. الجمعة: ١١.

هؤلاء الثمانية الذين جلسوا في مسجدي لأضرمت المدينة على أهلها ناراً، وحُصبوا بالحجارة كقوم لوط، ونزل فيهم رجال لا تلهيهم تجارة. ١

وقد وصف الإمام أمير المؤمنين عليه هؤلاء الرجال الذين يسبّب حون في تلك البيوت ؟ عند تلاوته: ﴿ رَجَالٌ لاَ تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللهِ ﴾: وإنّ للذكر لأهلاً أخذوه من الدُّنيا بدلاً، فلم يشعلهم تجارة ولا بيع عنه، يقطعون به أيام الحياة، ويهتفون بالزواجر عن محارم الله في أسماع الغافلين، ويأمرون بالقسط ويأتمرون به، وينهون عن المنكر ويتناهون عنه فكأغًا قطعوا الدنيا إلى الآخرة وهم فيها، فشاهدوا ما وراء ذلك، فكأغًا اطَّلعوا غيوب أهل البرزخ في طول الإقامة فيه، وحقَّقت القيامة عليهم عِداتُها، فكشفوا غطاء ذلك لأهل الدنيا، حتى كأغم يرون ما لا يرى الناس ويسمعون ما لا يسمعون. ٢

\_\_\_\_\_

١. البرهان في تفسير القرآن: ٣ / ٣٩١.

٢. نهج البلاغة: الخطبة ٢٢٢.

#### أهل البيت

## في كلام الإمام على عليًا لله

إلى هنا تم ما أردنا استعراضه من سماتهم وحقوقهم في القرآن الكريم، ولو حاول الباحث أن يستعرض أوصافهم وخصوصيّاتهم الواردة في الأحاديث النبوية لاحتاج إلى تأليف مفرد، وبما أن محور بحوثنا هو القرآن الكريم اقتصرنا على ذلك، وهذا لا يمنعنا أن نذكر ما روي عن عليّ عليها في ذلك المجال:

١. يقول في حقّهم: « ... فَإِخّم عيش العلم، وموت الجهل، هم الذين يُخبركم حُكمُهم عن علمهم، وصَـمتُهم عن منطقهم، وظاهرهُم عن باطنهم، لا يخالفون الدين، ولا يختلفون فيه، فهو بينهم شاهدٌ صادق، وصامت ناطق ». ١

7. وفي خطبة أُخرى: « لا يقاس بآل محمّد ﷺ من هذه الأُمّة أحد، ولا يُسوَّى بَم مَن جرت نعمتهم عليه أبداً، هم أساسُ الدين، وعمادُ اليقين، إليهم يفيءُ الغالي، وبَم يُلحق التالي، ولهم خصائص حقِّ الولاية، وفيهم الوصية والوراثة، الآنَ إذ رجع الحقّ إلى أهله، ونُقل إلى منتقله ». \*

١. نهج البلاغة: الخطبة ١٤٧.

٢. نهج البلاغة: الخطبة ٢.

٣. وقال عليه : « نحنُ الشعار والأصحاب، والخزنة والأبواب، ولا تؤتى البيوتُ إلّا من أبوابها، فمن أتاها من غير أبوابها سُمّى سارقاً ».

منها: « فيهم كرائمُ القرآن، وهم كنوز الرحمن، إنْ نطقوا صدقوا، وإن صمتوا لم يسبقوا ». ا

٥. وقال عليه: « ألا وإن لكلّ دم ثائراً، ولكلّ حقّ طالباً. وإنَّ الثّائِرَ في دمائينا كالحاكِم في حقّ نفسِه، وهُوَ الله الذي لا يُعجِزُهُ من طلّب، ولا يفُوتُهُ من هرب ». "

وقال عليه « أيها الناس، خذوها عن خاتم النبيين عَلَيْهُ الله يموت من مات منا وليس بيت، ويبلى من بكي منّا وليس بيال، فلا تقولوا بما لا تعرفون، فإنّ أكثر الحقّ فيما تُنكرون، واعذروا من لا حُجّة لكم عليه - وهو أنّ - ألم أعمل فيكم بالثّقل الأكبر، وأترُك فيكم الثّقل الأصغر، قد ركزْتُ فيكم راية الإيمان، ووقفتُكُم على حُدودِ الحلالِ والحرام، وألبستُكُمُ العافية من عدلي، وفرشتكم المعروف من قولي وفعلي، وأريثُكُم كرائمَ الأخلاقِ من نفسي، فلا تستعملوا الرأي عدلي لا يُدْركُ قعرَهُ البصرُ، ولا تتغلغل إليهِ الفِكرُ ». \*

٢. نهج البلاغة: الخطبة ١٠٠.

١. نهج البلاغة: الخطبة ١٥٢.

تهج البلاغة: الخطبة ١٠٥.

٢. نفج البلاغة: الخطبة ٨٧.

إلى غير ذلك، الكلمات الناصعة في خطبه ورسائله وقصار كلمه مما نقله الرضي في «نهج البلاغة » وغيره من الكتب الحديثية والتاريخية، ولنقتصر على ذلك فانّ الإفاضة في القول في هذا المضمار يوجب الإطالة.

الشيعة والتفسير تدويناً وتطويراً

# عرض موجز لتاريخ التفسير عند الشيعة

يتناول بيان تعريف القران بنفسه، و موقف النبي على و أهل بيته الطاهرين، في مجال تفسيره، و ما قام به أعلام الشيعة طيلة أربعة عشر قرناً، منذ وفاة النبي على إلى هذااليوم من خدمات كبرى في شتى أصعدة التفسير، تدويناً و تطويراً، و ذكر أسماء مشاهيرهم، و نقدالاتهامات الموجّهة إلى تفاسيرالعترة و شيعتهم نقداً موضوعياً هادئاً.

#### الشيعة والتفسير

#### تدوينا وتطويرا

إنّ التعرّف على عظمة القرآن الكريم وقيمته المثلى، لا يتوقّف على الرجوع إلى كاتب شرقيّ وناطق غربيّ ... إلى هذا العالم أو ذاك الباحث، لغرض جمع الشواهد على عظمته، وسموّ منزلته، وإن كانت هذه الشواهد من مختلف الطبقات لها مكانتها الخاصّة. ومن حسن الحظّ أنّ هناك كمّية هائلة من الدلائل على علوّ شأنه، وسموّ مقامه، في اللفظ والمعنى، وفي الشكل والمحتوى، يعرفها كلّ من وقف على الدراسات القرآنية التي قام بها الباحثون، من شرقيّهم وغربيّهم، منذ نزول القرآن إلى عصرنا هذا.

غير أنّ هناك طريقاً متقناً للاطّلاع على شأن القرآن الكريم، وعلوّ مقاصده، وهو الرجوع إلى نفس ذلك الكتاب العزيز، واستنطاقه في هذا المجال، والجثوّ أمامه واستفساره، وما ذاك إلّا لأنّ الكلّ معترفون بأنّه لا يبالغ في إخباره وتقييمه، وأنّ كلّ شيء منه، حتى كلمه وحروفه جاءت في الآيات وفق حسابات دقيقة، بلا إفراط ولا تفريط. وعلى هذا الأساس نرجع إلى الذكر الحكيم، ونسأله عن أهدافه وأبعاده، وموقفه من الإنسان في الهداية والضلالة، والسعادة والشقاء، والسلم والحرب، إلى غير ذلك من الأبعاد الكثيرة التي يجدها الباحث المتعمّق في ذلك

الكتاب. ولكنّ هذه الدراسة ليست دراسة مختصرة، بل يمكن أن تقع موضوعاً لبحث خاصّ للدارسين له، حسب التفسير الموضوعيّ.

وبما أنّ الهدف ليس هو التوسّع في ذلك، فلنقتصر على نصوص الآيات المليئة بالنكات:

- ١. القرآن نور وضياء للقلوب والعقول. قال سبحانه: ﴿ قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ
   ٨. ١
- ٢. القرآن كتاب هداية للمتقين وذوي القلوب المستعدّة. قال سبحانه: ﴿ فَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴾. ٢
  - ٣. القرآن كتاب نفيس مشحون بالمثل والقيم. قال سبحانه: ﴿ إِنَّهُ لَقُرْ آنٌ كَرِيمٌ ﴾. ٢
- ۴. القرآن كتاب الظفر والانتصار بعيد عن وصمة الهزيمة والخذلان. قال سبحانه: ﴿ إِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ ﴾. \*
  - ٥. القرآن زاخر بالحكمة والموعظة والبرهنة. قال سبحانه: ﴿ يِس \* وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ ﴾. ٥
- القرآن فيه من العظمة والجلالة والمقدرة لو نزل على جبلٍ لتصدّع أمامه. قال سبحانه: ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَٰذَا الْقُرْآنَ عَلَىٰ جَبَلٍ لَّرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ اللهِ ﴾. \*
  - ٧. القرآن يهدي إلى الطريق المستقيم، الذي ليس فيه عوج، ولا أمت. قال

١. المائدة: ١٥. ٢. البقرة: ٢. ٣. الواقعة: ٧٧.

۴. فصّلت: ۴۱. ۵. یس: ۱ – ۲. ۶. الحشر: ۲۱.

سبحانه: ﴿ إِنَّ هَٰذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾. ١

٨. القرآن سليم من التناقض، والاختلاف في التعبير والمضمون. قال سبحانه: ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافًا كَثِيرًا ﴾. ٢

٩. القرآن كتاب يدور مع الحق حيث دار، والحق يدور معه. قال سبحانه: ﴿ فَلِكَ بِأَنَّ اللهَ نَزَّلَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ ﴾. ٢

١٠ القرآن كتاب مبارك، حافل بالمعارف والمواعظ التي توقظ العقول، وتذكر القلوب. قال سبحانه: ﴿ كِتَابٌ أَنزَ لْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَرُوا آيَاتِهِ ﴾. \*

١١. القرآن كتاب أنزله سبحانه على رسوله، ليبلغه إلى الناس حتى يقوموا بالقسط. قال سبحانه: ﴿ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾. ٥

١٢. إنّ القرآن يتضمن أمثالاً بديعة، تحدف إلى معان سامية في سبيل إيجاد نحضة فكرية بين البشر. قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّ قْنَا لِلنَّاسِ فِي هَٰذَا الْقُرْآنِ مِن كُلِّ مَثَلٍ ﴾. ع

17. القرآن كتاب التزكية للأرواح، والتصفية للقلوب. قال سبحانه: ﴿ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ ﴾. ٧

١٤. القرآن جاء بأحسن الحديث وأتقنه، بحيث تتقبّله النفوس بسرعة، وتعيه العقول بدون عناء. قال سبحانه: ﴿ اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا

\_\_\_\_\_

١. الإسراء: ٩. النساء: ٨٢.

٣. البقرة: ١٧۶.

٥. الحديد: ٢٥. الكهف: ٥٠.

٧. الجمعة: ٢.

مُّتَشَابِهًا ... ﴾. ١

١٥. القرآن يتلو علينا أحسن القصص وأجملها، ممّا فيه العبر الغالية. قال سبحانه: ﴿ نَحْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ ... ﴾. ٢

١٤. القرآن يبين كل دقيق وجليل، ممّا له صلة بسعادة الإنسان وشقائه. قال سبحانه: ﴿ وَنَزَّ لْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ ... ﴾. "

١٧. القرآن أفضل فرقان لتمييز الحق من الباطل، وخير محك لمعرفة السراب عن الماء. قال سبحانه: ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾. \*

١٨. القرآن خير دليل على صدق النبيّ في نبوّته ورسالته، لفصاحة ألفاظه، وجمال عباراته، وبلاغة معانيه وسموّها، وروعة نظمه و تأليفه، وبداعة أسلوبه. قال سبحانه: ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ أَنّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ﴾. ٥

١٩. القرآن ذكر وتذكير لما يعرفه الإنسان بفطرته السليمة. قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ ﴾.

٢٠. وفي الختام نقول: إنّ القرآن كتاب يربو عن الريب واعتراء الشكّ. قال سبحانه: ﴿ تَنزيلُ الْكِتَابِ لا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِ الْعَالَمِينَ ﴾. ٧

لقد أنزل الله سبحانه القرآن الكريم على قلب سيّد المرسلين، ليكون للعالمين نذيراً، يهدي به الله من اتّبع رضوانه سبل السلام، ويخرجهم من الظلمات

١. الزمر: ٢٣. ٢. يوسف: ٣. ٣. النحل: ٨٩.

الفرقان: ۱. ۵. العنكبوت: ۵۱. ۶. القمر: ۳۲.

٧. السجدة: ٢.

إلى النور بإذنه، ويهديهم إلى صراط مستقيم، ويكون مهيمناً لما بين يدي النبيّ من الكتاب. قال سبحانه: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصلَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾ المحانه: ﴿ إِنَّ هَٰذَا الْقُرْآنَ يَقُصُّ عَلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَقَاضِياً بين بني إسرائيل فيما يختلفون. قال سبحانه: ﴿ إِنَّ هَٰذَا الْقُرْآنَ يَقُصُّ عَلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَكْثَرَ الَّذِي هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾. ١

ولأجل تلك المكانة العليا التي حظي بها، صار الحجة القويمة للنبيّ الأكرم في عصره وحياته، والمعجزة الخالدة بعد مماته، على مرّ العصور والأحقاب. وما ذلك إلّا لأنّ الدين الخالد، والرسالة الأبديّة يحتاج في قضاء العقل إلى حجّة قويّة، ومعجزة خالدة، تشقّ الطريق، وتنير المسير ﴿ لِنَلاّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجّة ﴾، بل يكون لله الحجة البالغة ... نزل القرآن الكريم نجوماً منذ بعثة النبيّ إلى أخريات أيّامه في بضع وعشرين سنة، فقرع الآذان حتى وصل إلى الجنان، وملك مجامع قلوب الناس، وسيطر على أحاسيسهم ومشاعرهم، فدخل الناس في طاعة القرآن زرافاتٍ ووحداناً، فأقام النبيّ الأكرم صرح الحقّ على أنقاض الباطل، بفضل الكتاب الكريم وحجته الخالدة.

هذه لمحة خاطفة عن مكانة القرآن، وتأثيره في النفوس، أخذناها من الكتاب العزيز نفسه، ولا نطيل الكلام فيها. كيف وقد أفاض المحققون الكلام في رسائلهم وكتبهم فيه ؟! وإنمّا الهدف في المقام الإيعاز إلى ما قام به المسلمون من أروع الخدمات في سبيل كتابهم، على وجه لا تجد له مثيلاً لدى أصحاب الشرائع والديانات، حتى صارت تلك الخدمات حافزاً لتأسيس علوم خاصّة لفهم كتاب الله سبحانه، فدوّنوا علم النحو والصرف، وعلوم البلاغة والفصاحة، والقراءة

١. المائدة: ٤٨.

والتجويد، وقسماً من التاريخ والمغازي والفقه، لفهم القرآن العزيز. وفي ظلّ تلك العلوم بقي القرآن مفهوماً للأجيال، وصارت اللغة العربية لغة خالدة على جبين الدهر.

ولقد شارك المسلمون عامّة لتسهيل فهم القرآن في تأليف كتب ورسائل خاصة، في مجالات مختلفة، احتفلت بذكرها المعاجم والفهارس، منذ رحلة النبيّ الأكرم إلى يومنا. فلا تجد ظرفاً من الظروف إلّا فيه اهتمام كبير بفهم القرآن، وتفسير مفاهيمه السامية بصور مختلفة، كلّ ذلك بإخلاص ونيّة طاهرة، من غير فرق بين السنّة والشيعة. فخدّام القرآن ومفسروه - شكر الله مساعيهم - أدّوا وظائفهم الكبرى في سبيل رسالتهم الإسلاميّة، ولن تجد أُمّة خدمت كتابحا الديني مثل الأُمّة الإسلامية طوال قرون، فقد خدموه بشيّق ألوان الخدمة، بحيث يعسر إحصاؤها وحصرها. ولو قمنا بجمع ما ألّف حول القرآن في القرون الغابرة، لجاء مكتبة ضخمة، تأتي فهارسها في أجزاء كثيرة.

كما أنّك لا تجدكتاباً سماويّاً، أوجد رجّة وتحوّلاً في الحياة البشريّة مثلما أوجده القرآن الكريم في حياة الأُمم. فهو كوّن الأُمّة الإسلامية وأرسل كيانها، وأعطى لها دستوراً كاملاً في مجال الحياة العامّة. وهذا من خصائص الأُمّة الإسلامية في القرآن الكريم.

فها نحن نأتي بأسماء أعلام التفسير - بعد الرسول والأئمة المعصومين - من الشيعة، أفاض الله على الجميع شآبيب الرحمة والرضوان. ولكنّ ذلك بعد تبيين موقف الرسول الأعظم وأئمّة أهل البيت من الكتاب العزيز.

## الرسول الأكرم وَ اللَّهُ عَلَيْهُ هُو المفسّر الأوّل

إِنَّ مهمّة الرسول لم تكن منحصرة في تلاوة القرآن الكريم، وإقرائه للناس، بل كان عليه وراء ذلك، تبيين معالمه، وتوضيح مقاصده. يقول سبحانه: ﴿ وَأَنزَ لْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾. ١

نرى أنّه سبحانه يقول ﴿ لِتُبَيِّنَ ﴾ مكان لتقرأ فمهمّة الرسول الخطيرة هي توضيح مفاهيم الذكر الحكيم، وسبر أغواره. ولأجل ذلك كان الرسول يفسّر الآيات واحدة بعد أُخرىٰ أو مجموعة بعد مجموعة.

قال أبو عبد الرحمن السلميّ: حدّثنا الذين كانوا يقرأون القرآن كعثمان بن عفّان، وعبد الله بن مسعود، وغيرهما أنضما كانوا إذا تعلّموا من النبيّ عشر آيات، لم يتجاوزوها حتى يعلموا ما فيها من العلم والعمل. قالوا: فتعلّمنا القرآن والعلم والعمل جميعاً. ولهذا كانوا يبقون مدّة في حفظ السورة. ٢ فإذا كان الرسول مأموراً من جانبه سبحانه ببيان القرآن وتفسيره، فأين هذه الأحاديث التي صدع بما الرسول ووعاها السلف الصالح ؟

نرى أنّ جميع ما ورد عن النبي المُنْ التفاسير المصرّح برفعها إليه - غير ما ورد من أسباب النزول - لا يتجاوز المائتين وعشرين حديثاً تقريباً. وقد أتعب جلال الدين السيوطيّ نفسه، فجمعها من مطاوي الكتب في آخر كتابه الإتقان، فرتّبها على ترتيب السور من الفاتحة إلى سورة الناس. ومن المعلوم أنّ هذا المقدار

١. النحل: ۴۴.

۲. الإتقان: ۴ / ۱۷۵ – ۱۷۶، ط مصر.

٣. المصدر نفسه: ١٧٠.

لا يفي بتفسير القرآن الكريم، ولا يمكن لنا التقوّل بأنّه وَ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ ا

نعم ؛ قام الرسول بمهمته الكبيرة مع ما له من الواجبات الوافرة تجاه رسالته، ووعتها عنه أَذُن واعية، وبلّغها إلى المستحفظين من أُمّة الرسول و السلام و الله السنة - إذ لم يهتمّوا بالأخذ والنقل من تلكم الآذان الواعية - قصرت أيديهم عن أحاديث الرسول الأعظم في مجال التفسير. فلو أخمّ رجعوا إلى باب علم النبيّ عليه الصلاة والسلام وأهل بيته المطهّرين من الرجس بنصّ الذكر الحكيم الوقفوا على كميّة هائلة من أحاديث الرسول حول القرآن وتفسيره عن طرقهم، منتهية إلى صاحب الرسالة، وإنّ هذا والله لخسارة كبيرة، وحرمان أصاب أهل السنة والجماعة، حيث أخذوا الحديث من نظراء كعب الأحبار، ووهب بن منبه، وتميم الداريّ، وأمثالهم ومُسْلِمة أهل الكتاب، أو أخذوا من أُناس كانوا يأخذون قصص الأنبياء، وبدء الخليقة من أهل الكتاب المها ويُقر أَفُن الْكِتَابَ الَّذِينَ أهل بيته حتى يسألوهم عمّا ورثوه عن رسول الله، وقد قال سبحانه: ﴿ ثُمَّ أَوْرَ ثُنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ السّاطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ... ﴾ ٢٠٠٠

ولأجل ذلك قامت الشيعة بتدوين آثار الرسول عن طريق أهل بيته، فألّفوا في هذا المضمار كتباً جليلة، تفسّر القرآن الكريم بالأثر المرويّ عنه وعن أهل بيته، كما ستوافيك أسماؤها وأسماء مصنّفيها، عند البحث عن مفسّري الشيعة في القرون

\_\_\_\_\_

١. الأحزاب: ٣٣.

٢. المقدمة ( ابن خلدون ): ٣٣٩ ؛ ولاحظ « بحوث في الملل والنحل »: ١ / ٧٤ - ١٠٨.

٣. فاطر: ٣٢.

۴. فلازم على الباحث أن يبحث عن المصطفين من عباده سبحانه الذين أورثهم فهم الكتاب.

الأُولى. ولنذكر نماذج ممّا أُثر عن النبيّ الأكرم وَ السُّونَ فِي مجال التفسير تيمّناً وتبرّكاً:

1. لـــمّا نزل قوله سبحانه: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الخَيْطِ الأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾. ١ قال عديّ بن حاتم: إنيّ وضعت خيطين من شعر أبيض وأسود، فكنت أنظر فيهما، فلا يتبين لي. فضحك رسول الله حتّى رؤيت نواجذه ثمّ قال: « ذلك بياض النهار، وسواد الليل ». ٢

٢. روى علي علي الله في تفسير قوله سبحانه: ﴿ هَلْ جَزَاءُ الإحْسَانِ إِلَّا الإحْسَانُ ﴾. تقال سمعت رسول الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ الله عَزّ وجلّ قال: ما جزاء من أنعمت عليه بالتوحيد إلّا الجنّة ». \* فالإيمان بتوحيد ذاته وصفاته وأفعاله عمل العبد، قدّمه إلى بارئه، فيجزيه بالجنّة. وفي الوقت نفسه كلاهما من جانبه سبحانه، فهو الذي يوفق عبده للإيمان.

٣. ولــــمّا نزل قول الله سبحانه: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْسِمُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُولَٰ لِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُم مُّهْتَدُونَ ﴾ ٥ فقال أصحابه: وأيّنا لم يظلم نفسه ؟ ففسّر النبيّ الظلم بالشرك، لقوله سبحانه: ﴿ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ ٢. ٧ وهذا من قبيل تفسير القرآن بالقرآن. كيف والله سبحانه يصفه بأنّه تبيان لكلّ شيء ويقول: ﴿ نَرَّ لْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ ﴾ ^ فهل يمكن أن يكون تبياناً لكل شيء ولا يكون تبياناً لنفسه ؟

١. البقرة: ١٨٧.

۴. تفسير البرهان: ۴ / ۲۷۲. ٣. الرحمن: ٤٠.

۵. الأنعام: ۸۲.

٨. النحل: ٨٩. ٧. الإتقان: ٢ / ٢١٢ - ٢١٥.

ع. لقمان: ١٣.

#### الوصى هو المفسِّر الثاني

من سبر كتب التفسير والحديث يجد أنّ الإمام عليّ بن أبي طالب عليه هو المفسر الأكبر بعد النبي عَلَيْ فعنه أخذ كثير من الصحابة. قال السيوطيّ: أمّا الخلفاء فأكثر ما روي عنه منهم عليّ بن أبي طالب عليه والرواية من الثلاثة نزرة جداً، فأمّا عليّ عليه فروي عنه الكثير. وقد روى معمّر عن وهب بن عبد الله، عن أبي الطفيل قال: شهدت عليّاً يخطب، فيقول: « فوالله لا تسألوني عن شيء إلا أخبرتكم، وسلوني عن كتاب الله، فوالله ما من آية إلّا وأنا أعلم أبليلٍ نزلت أم بنهار، في سهل أم في جبل ».

وأخرج أبو نعيم في الحلية عن ابن مسعود، قال: إنّ القرآن أُنزل على سبعة أحرف، ما منها حرف إلّا وله ظهر وبطن، وإنّ على بن أبي طالب عنده منه الظاهر والباطن.

وأخرج أيضاً من طريق أبي بكر بن عيّاش، عن نصير بن سليمان الأحمسيّ، عن أبيه، عن عليّ، قال: « والله ما نزلت آية إلّا وقد علمت فيم أُنزلت ؟ وأين أُنزلت ؟ إنّ ربيّ وهب لي قلباً عقولاً، ولساناً سؤولاً ». ١

يقول الذهبي في مكانة «عليّ » في التفسير: جمع عليٌّ رضي الله عنه إلى مهارته في القضاء والفتوى، علمه بكتاب الله وفهمه لأسراره وخفيّ معانيه، فكان أعلم الصحابة بمواقع التنزيل، ومعرفة التأويل، فقد روي عن ابن عبّاس أنّه قال: ما أخذت من تفسير القرآن فعن عليّ بن أبي طالب عليًا لإ. ٢

١. الإتقان: ٢ / ٢٠٤.

۲. التفسير والمفسّرون: ۱ / ۸۹ – ۹۰.

#### عثرة لا تقال

إنّ الدكتور محمد حسين الذهبيّ جعل عليّ بن أبي طالب - بحسب كثرة من روى عنه - في الدرجة الثالثة، وجعل عبد الله بن عبّاس في الدرجة الأُولى، ثمّ ابن مسعود في الدرجة الثانية الوالرجل بخس حقّ عليّ بخساً بيّناً، فلو سلّمنا أنّ ما روي عن ابن عبّاس أكثر مما روي عن أمير المؤمنين، فهل يمكن لنا أن ننكر اعتراف حبر الأُمّة بأنّه تخرّج على يد عليّ بن أبي طالب وأنّ ما أخذ من تفسير القرآن فإنّما أخذه عن عليّ بن أبي طالب عليه المحديد: ومن العلم علم تفسير القرآن، ثلاثين سنة كما هو واضح لمن درس حياته ؟! قال ابن أبي الحديد: ومن العلم علم تفسير القرآن، وعنه أخذ، ومنه فرّع. وإذا رجعت إلى كتب التفسير علمت صحّة ذلك، لأنّ أكثره عنه وعن عبد الله بن عبّاس. وقد علم الناس حال ابن عبّاس في ملازمته له، وانقطاعه إليه، وأنّه تلميذه وخرّيجه. وقيل له: أين علمك من علم ابن عمّك ؟ فقال: كنسبة قطرة من المطر إلى البحر المحيط. \*

ومن أراد أن يقف على نموذج من علم الإمام بالتفسير وأقسامه المختلفة، فعليه الرجوع إلى الخطبة المرويّة عنه حول القرآن وأقسام تفسيره، وقد رواها القمّي في أوّل كتابه، وأدرجها البحرانيّ في تفسيره، عند البحث عن مقدّمات التفسير، وإليك مستهل الخطبة: ٢

« ولقد علم المستحفظون من أُمّة محمّد أنّه قال: إنّي وأهل بيتي مطهّرون، فلا

\_\_\_\_\_

١. المصدر نفسه.

۲. شرح نمج البلاغة: ۱ / ۱۹.

 $<sup>^{\</sup>circ}$ . تفسير عليّ بن إبراهيم: ١ /  $^{\circ}$  - ١٠، والإمعان فيه يعرب عن دخول ما ليس من كلامه فيه ؛ ولاحظ تفسير البرهان: ١ /  $^{\circ}$ .

تسبقوهم فتضلّوا، ولا تتخلّفوا عنهم فتزلُّوا، ولا تخالفوهم فتجهلوا، ولا تعلّموهم فإخّم أعلم منكم. هم أعلم الناس كباراً، وأحلم الناس صغاراً، فاتبعوا الحقّ وأهله حيث كان – إلى أن قال – فالقرآن منه ناسخ ومنسوخ، ومنه محكم ومتشابه، ومنه خاصّ وعامٌ ... » إلى آخر ما ذكر من أقسام، وأعطى لكلّ قسم مثالاً من القرآن. والخطبة جديرة بالمطالعة، وهي من خطبه الجليلة، وربما نسبها الغافل إلى غيره وقد طبعت مع مقدمة قصيرة منسوبة إلى السيّد المرتضى للَّيْقُ باسم « المحكم والمتشابه »، لكنّه من خطأ الناسخ والطابع.

هذا وإنّ للذهبيّ عثرات كثيرة، وزلاّت وافرة، خصوصاً فيما يرجع إلى قضائه في حقّ الشيعة وكتبهم التفسيريّة، فقد قصّر في أداء الواجب، وبخس حقّهم، ولنا مع الرجل موقف آخر نؤدّي فيه حقّ المقال إن شاء الله تعالى.

ذكر الذهبيّ مشاهير المفسّرين من الصحابة، وعدّ منهم - مضافاً إلى من عرفت أسماءهم - أبيّ بن كعب كما ذكر من مشاهير التابعين: سعيد بن جبير، مجاهد بن جبر، عكرمة البربريّ، عطاء بن رباح، أبا العالية رفيع بن مهران، محمّد بن كعب القرظيّ، علقمة بن قيس، مسروق بن الأجدع، الأسود بن يزيد، مرّة الهمدانيّ، عامر الشعبيّ، الحسن البصريّ، وقتادة الدوسيّ.

ولكنّه تنكّب عن مهيع الطريق، فلم يعدّ الحسن والحسين ممّن روي عنهما التفسير من الصحابة، كما لم يعد الإمام زين العابدين، ومحمّداً الباقر وجعفراً الصادق في التابعين الذين روي عنهم التفسير. وهب أنّه لم يستقص رواة التفسير من الصحابة حتى يكون له عذر في ترك ذكر الإمامين الهُمامين السبطين الشريفين، ولكنّه لماذا لم يذكر أئمّة المسلمين وسادة العارفين والصادقين عالياً الذين روي

عنهم العلوم في مجالات شيّى، وفي التفسير خاصّة، حتى نقل الناس عن أحدهم، وهو الإمام جعفر الصادق عليّالٍ من العلوم ما سارت به الركبان، وانتشر ذكره في البلدان.

هذا هو الرازيّ يقول في تفسيره سورة الكوثر: « ثمّ انظر كم كان فيهم ( أولاد الرسول ) من الأكابر من العلماء كالباقر والصادق، والكاظم والرضا علييًا والنفس الزكيّة وأمثالهم ». ١

هذا هو الحسن البصريّ الذي أثنى عليه الذهبيّ ثناءً جزيلاً يكتب إلى السبط الأكبر - الذي أهمل ذكره - قائلاً: « فإنّكم معشر بني هاشم، الفلك الجاريّة في اللجج الغامرة، والأعلام النيّرة الشاهرة، أو كسفينة نوح التي نزلها المؤمنون، ونجا فيها المسلمون ». ٢

أو ليس عدم الإشادة بذكره وذكر أخيه بخساً لحقهم ؟! وإن كان الأئمة الطاهرون الذين أسميناهم، والذين من بعدهم أعرف من أن يُعرفوا، وهم روّاد العلم وقادته، إليهم تنسب كل فضيلة غالية، سواء أتى على ذكرهم الذهبيّ أم لم يأتِ.

من تلق منهم تلق كهلاً أو فتى علم الهدى، بحر الندى المورودا ولأجل ذلك نذكر في مقدم المقال أئمة الشيعة، وهم أئمة المسلمين جميعاً، وننقل عن كل واحد نزراً يسيراً في مجال التفسير، ومن أراد الاستيعاب في المقام، فعليه الرجوع إلى كتب التفسير، بالأثر، ليجد فيها بُغيته كما يقف بالرجوع إليها على

١. مفاتيح الغيب: ٨ / ٤٩٨، الطبعة المصرية في ثمانية أجزاء.

٢. تحف العقول: ١٤٤، طبع بيروت.

مدىٰ تقصير القوم - الذهبيّ وأساتذته - في غابر القرون اعن الرجوع إليهم، والإشادة بذكرهم والاستضاءة بأنوارهم.

على أنّنا نختار من المأثورات الكثيرة عنهم في مجال التفسير ما يدور على أحد المحاور الثلاثة: إمّا أن يكون تفسيراً للآية بأُختها، أو تفسيراً لغويّاً وبيانيّاً، أو استدلالاً بالآية على مبدأ اعتقاديّ، وإن كانت ألوان التفسير في رواياتهم متشعّبة.

### نماذج ممّا روي عن أمير المؤمنين التيلا في مجال التفسير

كان عليه العقول قال صلوات الله عن الآيات ممّا يبهر العيون ويحيّر العقول قال صلوات الله عليه بعد رحلة الرسول:

١. «كان في الأرض أمانان من عذاب الله، وقد رفع أحدهما فدونكم الآخر فتمستكوا به، أمّا الأمان الذي رفع فهو رسول الله، وأمّا الأمان الباقي فهو الاستغفار، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَرِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ ». ٢
 اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ ». ٢

٢. ومن محاسن الاستخراج ولطائف الاستنباط قضاؤه في أقل الحمل، وفهمه من كتاب الله سبحانه ما يلى:

« أخرج الحافظان أبو حاتم والبيهقيّ عن أبي حرب بن أبي الأسود الدؤلي: أنّ عمر بن الخطاب رفعت إليه امرأة ولدت لستّة أشهر فهمّ برجمها. فبلغ ذلك

ا. كالحافظ شمس الدين الداوديّ في طبقات المفسّرين، وعادل نويهض في معجم المفسّرين، وأخيراً الذهبيّ في التفسير والمفسّرون.

٢. نهج البلاغة: قسم الحكم، الحكمة رقم ٨٨.

عليّاً، فقال: « ليس عليها رجم » فبلغ ذلك عمر فأرسل إليه، فسأله، فقال: قال الله تعالى: ﴿ وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلاثُونَ شَهُرًا ﴾ وقال: ﴿ وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلاثُونَ شَهُرًا ﴾ فستة أشهر حمله، وفصاله في حولين، وذلك ثلاثون شهراً فخلّى عنها، فقال عمر: أللّهم لا تبقني لمعضلة ليس لها ابن أبي طالب. ١

٣. سأل يهودي عليّاً عليّاً عليه عن مدّة لبث أصحاب الكهف، فقال: ﴿ وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ تَلاثَ مِانَةٍ سِنِينَ وَازْدَادُوا تِسْعًا ﴾. فقال اليهودي: إنّا نجد في كتابنا: ثلاثمائة، فقال عليه ذاك بسنيّ الشمس، وهذا بسنيّ القمر ». ٢ وبذلك بيّن الإمام وجه عدول الآية عن التعبير الرائج في أمثال المقام إلى ما ورد فيها، فإنّ التعبير الرائج فيها هو فلبثوا في كهفهم ثلاثمائة وتسع سنين، ولكنّه عبّر عنه بقوله: ﴿ وَازْدَادُوا تِسْعًا ﴾، وما هذا إلّا للإشارة إلى أنّ التعبيرين كليهما صحيحان، واحد منهما بالسنوات الشمسيّة، والآخر بالقمريّة.

وكم لعليّ عليّ عليّ عليّ من هذه المواقف في استخراج حكم الوقائع من كتاب الله وسنة نبيّه، وكم له من حلّ للمعضلات من الأُمور عن طريق تفسير الكتاب، وبما أنّا مبثوثة في الكتب، مشهورة بين المحدّثين والمفسّرين اكتفينا بهذه النماذج.

# الحسن بن عليّ عليًّا إلى والتفسير

الحسن بن علي هو السبط الأكبر، وريحانة رسول الله، ووارث علم أبيه، وحامل راية الإمامة بعده، بتنصيص من الرسول والوالد، وقد أثر عنه في مجال

١. السنن الكبرى: ٧ / ٤٢٢ ؛ ولاحظ تفسير الرازي: ٧ / ٤۴، الطبعة المصريّة القديمة.

٢. بحارالأنوار: ٥٨ / ٣٥٢.

التفسير ما تعلو عليه القوّة والجدارة، رغم ما منيت به آثاره من إعراض وإنكار. وإليك نماذج من آرائه في القرآن وتفسيره:

« إنّ هذا القرآن فيه مصابيح النور، وشفاء الصدور، فليجلُ جالٍ بضوئه، وليلجم الصفة قلبه، فإنّ التفكير حياة القلب البصير، كما يمشى المستنير في الظلمات بالنور ». ١

« ما بقى من الدنيا بقيّة غير هذا القرآن، فاتخذوه إماماً يدلّكم على هُداكم، وإنّ أحقّ الناس من عمل به، وإن لم يحفظه، وأبعدهم من لم يعمل به، وإن كان يقرأه ». ٢

« إنّ هذا القرآن يجيء يوم القيامة قائداً وسائقاً: يقود قوماً إلى الجنّة، أحلّوا حلاله، وحرّموا حرامه، وآمنوا بمتشابهه ؛ ويسوق قوماً إلى النار، ضيّعوا حدوده وأحكامه، واستحلّوا محارمه ». ٣

« من قال في القرآن برأيه، فأصاب، فقد أخطأ ». \*

وإليك نماذج ممّا روي عنه في مجال التفسير:

 ١. سئل عاليّا عن معنى الشاهد والمشهود، في قوله سبحانه: ﴿ وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾ • فقال: أمّا الشاهد فمحمّد عَنَاشِكَانُو، وأمّا المشهود فيوم القيامة، أما سمعته يقول: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ... ﴾ ٢. وقال تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ يَوْمٌ مَّجْمُوعٌ لَّهُ النَّاسُ وَذَٰلِكَ يَوْمٌ مَّشْ هُودٌ ﴾ ٧. ^ وهذا كما ترى تفسير للقرآن بالقرآن، وكم له من نظائر في أحاديث أئمّة أهل البيت المِيَّالِمُ .

١. كشف الغمة: ٢ / ١٩٥٥.

۲. إرشاد القلوب: ۸۱.

ع. الأحزاب: ۴۵.

٨. بحار الأنوار: ١ / ١٣.

٣ و ٤. نفس المصدر. ٥. البروج: ٣.

۷. هود: ۱۰۳

٧. وسئل عن تفسير قوله تعالى: ﴿ ... آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً ﴾ قال: هي العلم والعبادة في الدنيا، والجنّة في الآخرة ». ' فقد نبّه الإمام في كلامه هذا إلى ما يغفل عنه أكثر العامة، إذ أيّة حسنة أعلى من العلم والمعرفة، وعبادته سبحانه في الدنيا ؟ وثمرة المعرفة هي الطاعة والعبادة.

٣. كان الحسن بن عليّ إذا قام إلى الصلاة لبس أجود ثيابه، وقال: « إنّ الله جميل، ويحبّ الجمال، فأبحمّل لربيّ، وقرأ: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ » ٢. ٢ فالصلاة وفود العبد إلى الله سبحانه، فيليق بالوافد أن يحضر بأجمل الحالات، وأحسن الأوضاع، لأنّ الموفود إليه مالك الملك والملكوت.

#### الإمام السبط الشهيد عالي والتفسير

الإمام السبط الشهيد ريحانة رسول الله، وسبطه الأصغر، وهو من أهل بيت النبوّة بنصّ من النبيّ الأكرم، وقد استشهد عام ٤١ ه في أرض الطفّ بيد الجور والعدوان. وقد عاصر الإمام خلافة معاوية عشر سنين، وكانت سياسة ذلك الداهية هي سياسة القمع والإرهاب فلم ينتشر من الإمام إلّا بعض خطبه ورسائله، وكلماته الحكيمة. ومع ذلك ففي هذا النزر اليسير الذي أفلت من يد الأيّام، الحجة البالغة والبرهان اللائح على أنّه وارث علم النبيّ وعلم أبيه، كيف وهو من الثقلين اللّذين أمر النبيّ بالتمسّك بهما ؟ وإليك نماذج ممّا أثر عنه في مجال التفسير:

1. كتب أهل البصرة إليه يسألونه عن « الصمد » فكتب إليهم: « بسم الله

١. الاثنا عشرية ( الحسيني ): ٥٣.

٢. الأعراف: ٣١.

٣. تفسير الصافي: ٢ / ١٨٩، ط بيروت.

٢. سأله رجل عن معنى قوله سبحانه: ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ نقال عليها: « أمام دعا إلى الله فأجابوه إليها. هؤلاء في الجنة، وهؤلاء في النار. وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي الْسَعِيرِ ﴾ ٢٠

٣. سـاله نضـر بن مالك، وقال: يا أبا عبد الله حدِّثني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ هَٰذَانِ خَصْمَانِ اخْتَصَمَوا فِي رَبِّهِمْ ﴾ فقال عاليًا إ: « نحن وبنو أُمية اختصمنا

١. توحيد الصدوق: ٥٤. ٢. الإسراء: ٧١. ٣. الشورى: ٧٠

بلاغة الحسين: ۸۷.
 بلاغة الحسين: ۸۷.

في الله عزّ وجلّ، قلنا: صدق الله، وقالوا: كذب الله. فنحن وإيّاهم الخصمان يوم القيامة ». ا والإمام فسر الآية بالتنبيه على المصداق الواضح. وعلى هذا جروا في تفسيرهم للآيات القرآنية، فهم يفسرونها بمصاديق واضحة، وجزئيّات خاصّة، ولا يريدون انحصار مفهومها فيه.

\* سئل عن معنى قول الله: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدّتْ ﴾ وقال عليه إلى أظهر يحدّث بما أنعم الله به عليه في دينه ». وقد لفت الإمام في هذا التفسير نظر السائل إلى أظهر مصاديق النعمة وأكملها، بما ربما يغفل عنه الإنسان، ويتصوّر أنّ النعم التي يجب التحدّث بما هي النعم الدنيويّة، مع أنمّا ضئيلة في مقابل النعم الأخرويّة، فقد قلنا: إنّ هذا النمط من التفسير في كلامهم كثير، وهذا التفسير هو ما يسمّيه العلّامة الطباطبائي بالجري والتطبيق. ولا يراد انحصار الآية في المصداق الخاص، وربما يتصوّر الجاهل بأنّ هذا النوع من التفسير تفسير بالرأي أو تفسير بالباطن، غافلاً عن أنّه تفسير بالمصداق والتطبيق، لأنّ إعطاء الضابطة بالمثال أوقع في النفوس، وأقرب إلى ترسيخها فيها، خصوصاً إذا كان المصداق ممّا يغفل عنه المخاطب.

هذه نماذج ما روي عن الإمام السبط الشهيد، حسين الإباء والعظمة أبي الشهداء، سلام الله عليه سلاماً لا نهاية له.

زين العابدين علط والتفسير

الإمام زين العابدين، إمام العارفين، وقائد الزاهدين، وسيّد الساجدين،

١. بلاغة الحسين: ٨٧.

٣. تفسير الصافي: ٣ / ٣٤٨ ؛ ونور الثقلين: ٣ / ٢٧٤، نقلاً عن الخصال.

رابع أئمة العصمة والطهارة، ولد بالمدينة المنورة سنة ستّ وثلاثين من الهجرة يوم فتح البصرة ونزول النصرة على أبي الأئمّة، وتوفيّ فيها سنة خمس وتسعين مسموماً، ودفن بالبقيع، وعاش مع جدّه عليّ أربع سنين، ومع عمّه الحسن عشر سنين، ومع أبيه كذلك، إلى أن استلم الوصاية والولاية من أبيه.

ومن آثاره الباقية أدعيته المعروفة بالصحيفة السجاديّة، وقد بلغت في جزالة اللفظ، وبلاغة التعبير، وجودة السبك، ورقة المعاني، ولطافة المفاهيم مبلغاً، لا يدرك شأوه. كما روي عنه عليها أحاديث وافرة في مجال التفسير، ونأتي بنماذج قليلة منها ليكون مثالاً لما لم ننقله عنه:

1. كان التقشّف سائداً على زهاد عصره، فيتخيّلون أنّ الزهد في ترك ملاذّ الحياة وملابسها، ولبس الثوب الخشن، وأكل الطعام الجشب، مع أنه من مظاهر الزهد لا من مقوماته وحقيقة الزهد يرجع إلى أن لا يملك الإنسان شيء، فجاء رجل، فسأله عن الزهد، فقال: إنّ الزهد كلّه في آية من كتاب الله: ﴿ لِّكَيْلا تَأْسَوْا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللهُ لا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ ١. ٢

فكان يشتري كساء الخرِّ بخمسين ديناراً، ويقول: ﴿ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ ﴾ ٢. \*

وعلى هذا مشى الأئمّة فكان الحسن السبط - كما عرفت - إذا قام إلى الصلاة لبس أجود ثيابه، فقتل الحسين وعليه جبّة خزّ، وكان للإمام الصادق عليه جبّة خزّ وطيلسان خزّ، فإذا سئل عن لبسه قرأ قوله سبحانه: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ

١. الحديد: ٢٣. مجمع البيان: ٥ / ٢٠٠.

٣. الأعراف: ٣٢.

۴. المصدر نفسه: ۴ / ۴۱۳ ؛ ورواه الآلوسيّ في روح المعاني: ٨ / ١١١.

اللهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ ﴾. ١

فالجاهل ينظر إلى الصور والظواهر، ويغتر بها، ويتخيّل أنّ كلّ متقّشف خشن الثوب والطعام زاهد، وإن ملأ قلبه حبُّ الدنيا والرئاسة. والمؤمن ينظر إلى النيّات والبواطن، فمن كان قلبه فارغاً عن كلّ شيء إلّا حبّه سبحانه، فهو زاهد بتمام معنى الكلمة، ولكن من علّق قلبه بثوب خلق، وعصاً بالية، فهو راغب غير زاهد.

٢. سئل علي بن الحسين عن قوله سبحانه: ﴿ وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً ﴾ فقال: « معناه بيّنه تبيناً، ولا تنثره نثر البقل، ولا تمدّه هذّا الشعر ' فقفوا عند عجائبه، لتحرّكوا به القلوب، ولا يكون همّ أحدكم آخر السورة ». "

٣. قال سعيد بن جبير: سألت عليّ بن الحسين الميه عن قول الله تعالى: ﴿ قُل لا السّالَكُمْ عَلَيْهِ الْجُرًا إِلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾، قال: « هي قرابتنا أهل البيت ». \* إنّ الآيات القرآنيّة تشهد على أنّ شعار الأنبياء في طريق دعوتهم كان دائماً هو رفض الأجر، وعدم طلبه من الأُمّة، وكلّهم يهتفون بهذا ﴿ إِنْ أَجْرِيَ إِلّا عَلَىٰ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾. ٥

وعند ذلك كيف يصح للنبيّ أن يبدّل هذا الشعار، ويجعل مودّة أقربائه أجراً على رسالته ؟! والجواب عن هذا السؤال واضح. فإنّ المراد هي الأُجور

١. المصدر نفسه: ٢ / ٢١٢.

٢. الهذّ: القطع بسرعة.

٣. نوادر الراوندي: ص ٣٠، طبع مع غيبة الشيخ المفيد.

۴. أحكام القرآن: ٣ / ٤٧٥.

۵. الشعراء: ۹۰۱، ۱۲۷، ۱۴۵، ۱۶۴، ۱۸۰.

الدنيوية التي كان بإمكان البشر تقديمها إلى الرسل. وأمّا مودّة أهل بيتهم وولائهم فليس أجراً دنيويّاً، بل الاتّصال بهم من خلال هذه المودّة ذريعة لتكامل الأُمّة في المراحل الفكريّة والعمليّة، فعندئذ تنتفع بها الأُمّة الإسلاميّة قبل أن تنتفع بها العترة، وفي هذه الصورة لا تكون المودّة في القربي أجراً، وإن أُخرجت في الآية بصورة الأجر. ومن المعلوم أنّ الأُمّة الإسلاميّة إنّما تنتفع ببعض أقرباء النبيّ لا كلّهم، وهم أهل بيته الذين طهّرهم الله عن الرجس.

4. روى ابن كثير في تفسيره ذكر ما جرى بين الإمام والرجل الشاميّ، يوم جيء به أسيراً إلى الشام، وقال له عن جهل بالإمام: الحمد لله الذي قتلكم، فقرأ عليّ بن الحسين عليه آيات من القرآن ومنها هذه الآية، وقال: « نحن قرابته ». ١

## الإمام محمد الباقر عاليال والتفسير

الإمام محمّد الباقر عليه على من أعلام أئمة أهل البيت عليه وأفذاذ العترة الطاهرة، قام بالإمامة والقيادة الروحيّة بعد أبيه زين العابدين، ولد عام ( ٥٧ ه ) ولبّي دعوة ربّه عام ( ١١٢ ه )، وقد وقف حياته كلّها لنشر العلم والحديث بين الناس، ولم يعرف التاريخ له مثيلاً إلّا ولده البارّ جعفر الصادق، وقد غذّى رجال الفكر، وروّاد العلم بعلمه، وأرسى مدرسة كبيرة علميّة، زخرت بكبار الفقهاء والمحدّثين والمفسّرين، يقف عليها من درس رجال الحديث في الشيعة، كما صرف قسماً كبيراً من عمره في تفسير القرآن، وقد تخرّج عليه لفيف من المفسّرين.

فهذا أبو الجارود زياد بن المنذر فسّر القرآن من أوّله إلى آخره.

۱. تفسیر ابن کثیر: ۴ / ۱۱۲.

يقول النجاشي: له كتاب تفسير القرآن، رواه عن أبي جعفر عليُّلاٍ. ١

وقال ابن النديم في « الفهرست »، عند عرضه للكتب المؤلّفة في تفسير القرآن: «كتاب الباقر محمد بن عليّ بن الحسين رواه عنه أبوالجارود، زياد بن المنذر » أ قد روي قسم منه في تفسير عليّ بن إبراهيم القمّي، وسنوافيك بأسماء لفيف من تلامذته، وخرّيجي مدرسته، ممّن ألّفوا في مجال التفسير كتاباً، فانتظر.

## نماذج من تفسير الإمام الباقر عليالإ

1. سئل الإمام عن معنى قوله سبحانه: ﴿ وَمَن يَحْلِلْ عَلَيْهِ غَضَهِ فَقَدْ هَوَىٰ ﴾ وما هو المراد من غضب الله ؟ فأجاب الإمام: « طرده وعقابه ». \* وبذلك أعرب الإمام عن أنّ الصفات الخبريّة، كالغضب والرضا، واليد والعين، وغير ذلك إنّا تجري على الله سبحانه، مجرّدة عن لوازم المادّة والجسمانيّات، فلا مناصَ من تفسيره بمظاهر الغضب، وهو الطرد والعقاب.

٧. سـال بريد العجليّ الإمام الباقر عليّ عن الملك العظيم في قوله تعالى: ﴿ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُم مُلْكًا عَظِيمًا ﴾ • فقال: « الملك العظيم أن جعل فيهم أئمّة من أطاعهم أطاع الله، ومن عصاهم فقد عصى الله، فهو الملك العظيم ». \* فقد نوّه الإمام بتفسيره هذا أنّ الملك العظيم في لسان الشرع ليس هو السلطة الجبّارة التي تركب رقاب الناس، من دون أن تكون لها أيّة مشروعيّة، وإنّما الملك العظيم من استند في سلطته إلى الله سبحانه تكون طاعته

١. رجال النجاشي: ١ / ٣٨٨ برقم ۴۴۶.

۳. طه: ۸۲.

۵. النساء: ۵۴.

۲. فهرست ابن النديم: ۵۶.

٤. الفصول المهمّة: ٢٢٧.

ع. البحار: ٢٣ / ٢٨٧ - ١٠.

طاعته، وعصيانه عصيانه.

٣. روى جابر الجعفي أنّه سأل الإمام عليه عن قوله سبحانه: ﴿ لَوْلا أَن رَّأَىٰ بُرْهَانَ رَبّهِ ﴾. ' فقال الإمام: « ما يقول فقهاء العراق في هذه الآية ؟ » قال جابر: رأى يعقوب عاضاً على إيمامه، فقال عليه : أنّ البرهان الذي رآه أخّا حين همّت به وهم بحا، فقامت إلى صنم، فسترته بثوب أبيض خشية أن يراها، أو استحياءً منه. فقال لها يوسف: تستحين من صنم لا ينفع ولا يضر ولا يبصر ؟ أفلا أستحي أنا من إلهي الذي هو قائم على كلّ نفس بما كسبت ؟ ثمّ قال: والله لا تنالين مني أبداً! فهو البرهان ». ٢

4. جلس قتادة المفسّر المعروف بين يدي الإمام الباقر التيلا وقال له: لقد جلست بين يدي الفقهاء، وقدّام ابن عبّاس فما اضطرب قلبي قدّام واحد منهم ما اضطرب قدّامك. قال له أبو جعفر الباقر عليه أن تُرفَعَ وَيُذكرَ عنه أنت بين يدي ﴿ بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اللهُ أَن تُرفَعَ وَلا بَيْعُ عَن ذِكْرِ اللهِ فِيهَا اللهُ فَيهَا بِالْغُدُو وَالآصل \* رجَالٌ لاَ تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلا بَيْعُ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ ﴾ وأنت ثم ونحن أولئك »، فقال له قتادة: صدقت والله - جعلني الله فداك - ما هي بيوت حجارة ولا طين. "

٥. روى جابر بن يزيد الجعفيّ عن الإمام الباقر عليّ أنّه سئل عن قوله سبحانه: ﴿ وَلا مُرَنَّهُمْ وَلا مُرنَّهُمْ فَلَيْعَتِرُن قَلْهُ » بد « دين الله » ليس

٢. البداية والنهاية: ٩ / ٣١٠.

۴. الكافي: ۶ / ۲۵۶.

ع. تفسير العياشي: ١ / ٢٧٤.

۱. یوسف: ۲۴.

٣. النور: ٣۶ - ٣٧.

۵. النساء: ۱۱۹

بأمر غريب، كيف لا ؟ وقد أسمى سبحانه دين الله فطرة الله، وقال: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللهِ الَّذِينُ الْقَيِّمُ ﴾. ١

٩. إنّ مذهب الإمام في صلاة المسافر هو لزوم التقصير، لا التخيير بينه وبين الإتمام، كما عليه أئمة المذاهب الأخرى. فساله بَطَلانْ من تلامذته – زرارة ومحمد بن مسلم – عن معنى قوله سبحانه: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَقْصُئرُ وا مِنَ الصَّلاةِ ﴾ وقالا: كيف صار التقصير في السفر واجباً والله سبحانه يقول: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ ﴾. ولم يقل: افعَلُوا ؟ ( فالإمام فسر الآية بأُختها )، فقال: أو ليس قال الله: ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْ وَهَ مِن شَعَائِرِ اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلا جُنَاحٌ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَفَ بِهِمَا ﴾ ألا ترون أنّ الطواف بحما واجب مفروض، وأنّ الله عزّ وجلّ ذكره في كتابه، وصنعه نبيّه، وكذلك التقصير في السفر شيء صنعه النبيّ وذكره الله تعالى في كتابه. \*

٧. اختلفت كلمة الفقهاء في وجوب استيعاب الرأس عند المسح أو كفاية البعض، فقد سأل زرارة الإمام الباقر عليه عن ذلك، قال: قلت لأبي جعفر عليه: ألا تخبري من أين علمت، وقلت، إنّ المسح ببعض الرأس وبعض الرجلين ؟ فضحك، فقال: يا زرارة قاله رسول الله عَنْ وَجَلّ قال: ﴿ فَاعْسِلُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ فعرفنا أنّ الوجه ونزل به الكتاب من الله عزّوجل، لأنّ الله عزّ وجل قال: ﴿ فَاعْسِلُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ فعرفنا أنّ الوجه كلّه ينبغى أن

\_\_\_\_\_

١. الروم: ٣٠.

٢. النساء: ١٠١.

٣. البقرة: ١٥٨.

۴. تفسير البرهان: ١ / ۲۱۰.

يُغسل، ثمّ قال: ﴿ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾ فوصل اليدين إلى المرفقين بالوجه، فعرفنا أنّه ينبغي لهما، أن يُغسلا إلى المرفقين، ثمّ فصَّل بين الكلام فقال: ﴿ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ ﴾ فعرفنا حين قال: ﴿ بِرُءُوسِكُمْ ﴾ أنّ المسح ببعض الرأس لمكان الباء، ثمّ وصل الرجلين بالرأس كما وصل اليدين بالوجه، فقال: ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ فعرفنا حين وصلهما بالرأس أنّ المسح على بعضهما، ثمّ فسر ذلك رسول الله عَلَيْشِكُو للناس فضيّعوه ... . ١

#### الإمام جعفر الصادق عاليًا والتفسير

الإمام أبو عبد الله جعفر الصادق عليه من أبرز أئمة المسلمين، ولد في حجر الرسالة، ونشأ في بيت النبوّة، وترعرع في ربوع الوحي، وتربّى بين جدّه زين العابدين، وأبيه الإمام الباقر عليه ولد عام (٨٣ هه)، واستشهد في خلافة المنصور عام (١٢٨). نشأ في عصر تنازعت فيه الأهواء، واضطربت فيه الأفكار، وتلاطمت أمواج الظلم والإرهاب. فبينما كان القوم يتنازعون في الرئاسة، والتسنّم على عرش الخلافة، واشتعلت نيران الحرب بين الأمويّين والعباسيّين، اغتنم عليه الفرصة وأعطى للأُمّة دروساً خالدة، وغذّى تلاميذه بروح العلم والتفكير، وغرس في قلوبهم بذور المعارف الإلهية، وشحذ أذهانهم، وأرهف طباعهم، فتخرّج من مدرسته أعلام يستضاء بأنوارهم.

وقد نقل المؤرّخون أنّه « نقل الناس عن الصادق عليه عن العلوم ما سارت به الركبان، وانتشر ذكره في البلدان، ولم ينقل عن أحد من أهل بيته عنه العلماء ما نقل عنه، ولا لقي أحد منهم من أهل الآثار ونقلة الأخبار، ولا نقلوا عنهم مثلما

١. وسائل الشيعة: ١ / ٢٩٠ - ٢٩١، الباب ٢٣ من أبواب الوضوء، الحديث ١.

نقلوا عن أبي عبد الله، فإنّ أصحاب الحديث قد جمعوا أسماء الرواة عنه من الثقات، على اختلافهم في الآراء والمقالات، فكانوا أربعة آلاف رجل » وهم بين فقيه بارع، يفتي الناس في مسجد المدينة، كأبان بن تغلب ومفسر متضلع، ومحدّث واع، إلى غير ذلك، حفظ التاريخ والرجال أسماءهم وللإمام خطوات واسعة في التفسير، وآثار خالدة جمعها بعده تلامذته، وسنشير إليها عند البحث عن مفسري الشيعة في القرون الإسلامية. وإليك نزراً يسيراً من تفسيره، حتى يكون نموذجاً من الينبوع المتفجّر، ونمير علمه الصافي :

1. لقد كانت الزنادقة في عصر الصادق عليه بصدد التشكيك في العقائد، وبذر الشُّبه في الأوساط. وممّا كان تلوكه أشداقهم هو ما سأله ابن أبي العوجاء، هشام بن الحكم فقال له: فأخبرني عن قول الله عزّوجل في فانكِحُوا مَا طَابَ لَكُم مِّنَ النِّسَاءِ مَثْنَىٰ وَثُلاثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ إِلّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدةً ﴾ أليس هذا فرض ؟ قال هشام: بلى. وقال: فأخبرني عن قوله عزّ وجل: ﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُوا أَن تَعْدِلُوا بَيْنَ النِّسَاءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَلا تَمِيلُوا كُلَّ المَيْلِ فَتَذَرُوهَا كَالمُعَلَّقَةِ ﴾ فقال ابن أبي العوجاء أيّ حكيم يتكلّم بهذا ؟

فرحل هشام إلى المدينة، وقصد دار الإمام الصادق عليه ، فقال: « يا هشام في غير وقت حج ولا عمرة ؟ » قال: نعم - جعلت فداك - لأمر أهمني. إنّ ابن أبي العوجاء سألني عن مسألة، لم يكن عندي فيها شيء قال: وما هي ؟ قال: فأخبره بالقصّة، فقال الإمام: « فأمّا الآية الأولى فهي في النفقة، وأمّا الآية الثانية فإنّا

١. إرشاد المفيد: ٢٨٩، طبع إيران.

٢. لاحظ الفهرست لابن النديم: ٣٢٢، ط مصر مطبعة الاستقامة ؛ رجال النجاشي: ١ / ٧٣ برقم ٤، ط بيروت،
 وكلما ننقله فهو من هذه الطبعة.

٣. النساء: ٣.

عنت المودّة، فإنّه لا يقدر واحد أن يعدل بين امرأتين في المودّة ». فقدم هشام بالجواب وأخبره. قال ابن أبي العوجاء: والله ما هذا من عندك. وفي حديث آخر قال: هذا حملته من الحجاز. ١

٧. إنّ قوله سبحانه: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورٍ هِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ ﴾ ٢ ممّا اضطرب فيه كلمات المفسّرين في تبيينها، وذهب كلّ إلى مذهب ورأي. ولكنّ الإمام الصادق على في فسّرها بوجه واضح ينطبق على ظاهر الآية، فعندما سأل عبد الله بن سنان عن قول الله عزّوجلّ: ﴿ فِطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ ٢ ما تلك الفطرة ؟ قال: ﴿ هي الإسلام، فطرهم الله حين أخذ ميثاقهم على التوحيد، قال: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ فَفِه المؤمن والكافر ». وقد فسّر الإمام آية الذرّ بآية الفطرة، وبيّن أنّه لم يكن هناك أيُّ كلام عن الاستشهاد والشهادة اللفظيّين.

وجاء في رواية أُخرى رواها أبو بصير قال: قلت لأبي عبد الله عليَّهِ كيف أجابوا وهم ذرّ ؟ قال: « جعل فيهم ما إذا سألهم أجابوه ». \*

وبذلك أعرب الإمام عن مفاد الآية، وبيّن أنّ الآيتين تعدفان إلى معنى واحد، وهو أنّ كلّ إنسان في بدء تكوّنه وظهوره، ينطوي فطريّاً تكوينيّاً على السرّ الإلهي، أعني: التوحيد، منذ أن كان موجوداً ذرّياً صغيراً في رحم أُمّه، وكأنّ أوّل خلية إنسانيّة تستقرّ في رحم الأُمّ تنطوي على هذه الوديعة الإلهيّة، وهي الشعور الطبيعيّ بالله، والانجذاب إليه، وكأنّ جينات الخليّة لدى كلّ إنسان تحمل بين

نفسير البرهان: ۱ / ۲۲۰.
 الروم: ۳۰.

٢. الأعراف: ١٧٢.

۴. تفسير البرهان: ۲ / ۴۷.

جوانحها هذه الخاصيّة الروحيّة، وأنّ هذه الخاصيّة تنمو وتتكامل مع تكامل الخليّة ونموّها.

وبهذا البيان أغنى الإمام الأُمّة عن كثير من الوجوه المذكورة في الآية التي لا تنطبق على ظاهرها، وأوضح أنّ المفاد هو كون الإنسان مفطوراً على التوحيد.

٣. كانت المرجئة من أخطر الطوائف الإسلاميّة على شباب المسلمين، حيث ذهبوا إلى أنّ الإيمان قول بلا عمل، ونيّة بلا فصل، وأنّه لا يزيد ولا ينقص، وبذلك أعطوا للعصاة الضوء الأخضر حتى يقترفوا المعاصي الكبيرة، والآثام الموبقة، من دون أن يكون لذاك تأثير على إيمانهم. وقد حذّر الإمام في خطبه وكلِمِه الشيعة من هذه الطائفة، وقال: « بادروا أولادكم بالحديث قبل أن يسبقكم إليهم المرجئة ».

وعند ما سأل أبو عمرو الزبيريّ الإمام الصادق عن الإيمان قائلاً: هل هو عمل أو قول بلا عمل ؟ يجيب الإمام قائلاً: « الإيمان عمل كلّه، والقول بعد ذلك العمل ». ثمّ عندما يسأله هل الإيمان يتمّ وينقص ويزيد ؟ يقول الإمام: « نعم ». فقال السائل: فما الدليل على أنّه يزيد ؟ فقال: « قول الله عزّوجلّ: ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتْهُ هَٰذِهِ إِيمَانًا فَأَمّا الّذِينَ آمَنُوا فَزَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ \* وَأَمّا الّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَتْهُمْ رِجْسًا إلَيٰ رَجْسِهِمْ وَمَاتُوا وَهُمْ كَافِرُونَ ﴾ وقال سبحانه: ﴿ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِالْحَقِّ إِنَّهُمْ لِلْحَقِ إِنَّهُمْ وَرَدْنَاهُمْ هُدًى ﴾ وقال سبحانه: ﴿ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِالْحَقِّ إِنَّهُمْ لِللّه عَلَى الْحَر » منهم فضل على الآخر ». "

١. التوبة: ١٣٢ – ١٣٥.

٣. تفسير البرهان: ٢ / ١٧٣ - ١٧٥، وقد أخذنا موضع الحاجة من الحديث.

٩. روى مسعدة بن صدقة، قال: قيل لأبي عبد الله عليه إلى الناس يروون أنّ علياً عليه قال على منبر الكوفة: أيّها الناس ؟ إنّكم ستُدعون إلى سبي، ثمّ تُدعون إلى البراءة ميّ، فلا تبرّأوا ميّ، فقال الإمام الصادق عليه : « ما أكثر ما يكذب الناس على علي عليه فقال: إنّما قال: إنّما قال: إنّما سبتدعون إلى سبي، فسبوي ثم تدعون إلى البراءة مني، وإني لعلى دين محمد والله ما ذلك عليه، وما تبرّأوا ميّ » فقال له السائل: أرأيت إن اختار القتل دون البراءة ؟ قال: « والله ما ذلك عليه، وما له إلّا ما مضى عمّار بن ياسر، حيث أكرهه أهل مكّة وقلبه مطمئن بالإيمان، فأنزل الله عرّ وجلّ: فولي من أكْرة وقلبه مُطمئن بالإيمان، فأنزل الله عرّ وجلّ الزل الله عرّ وجل عدرك ﴿إلّا مَنْ أَكْرة وَقلبُه مُطْمَئنٌ بالإيمان ﴾، فقال له النبيّ عندها: يا عمّار إن عادوا فعد، فقد أنزل الله عرّ وجلّ عذرك ﴿إلّا مَنْ أَكْرة وَقلْبُهُ مُطْمَئنٌ بالإيمان ﴾، وأنه مُطمئنٌ بالإيمان » وأنه كيف لا يجوز البراءة مع أنّ ترى أنّ الإمام يرجع الحديث إلى الآية، ويقضي بها في حقه، وأنّه كيف لا يجوز البراءة مع أنّ عمّاراً، حسب الرواية، وظهور الآية، تبرأ من النبيّ، ولم يكن عليه شيء قال سبحانه: ﴿إلّا مَنْ أَكُرة وَقَلْبُهُ مُطْمَئنٌ بِالإيمان ﴾، وأئمة الشيعة – مع شدّة تركيزهم على هذا الموقف، من إرجاع الأحاديث المشكوكة إلى القرآن، فما خالف منها القرآن، يضرب عرض الجدار – قاموا بتطبيق هذا المبدأ عمليّاً في غير واحد من الأحاديث التي لا يسع المقام ذكرها.

٥. وقد ورد « الفقراء والمساكين » في آية الصدقات، وجعلا من الأصناف الثمانية الذين تقسّم الزكاة بينهم. وأمّا الفرق بين الصنفين، فقد كثر البحث فيها بين الفقهاء تبعاً للمفسّرين، ولكنّ الإمام الصادق عليّه في يفسّر الفقراء في ضوء ما يمليه الذكر الحكيم، ويقول في تفسير قوله سبحانه: ﴿ إِنَّمَا الصّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ

١. تفسير البرهان: ٢ / ٣٨٥.

وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرَّقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللهِ وَابْنِ السَّهِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّنَ اللهِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾. ١

« أخرج الله من الصدقات جميع الناس، إلّا هذه الثمانية الأصناف الذي سمّاهم، والفقراء هم الذين لا يسألون الناس، وعليهم مؤونات من عيالهم، والدليل على أخّم لا يسألون قول الله: ﴿ لِلْفُقَرَاءِ الَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ لا يَسْتَطِيعُونَ ضَرَرًبًا فِي الأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الجَاهِلُ أَغْنِيَاءَ مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ لا يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافًا ... ﴾ ٢، والمساكين هم أهل الزمانة من العميان والعرجان والمجذومين، وجميع أصناف الزمني من الرجال والنساء والصبيان ... » ٣. "

والإمام - كما ترى - يفسر الآية بالآية، والقرآن بالقرآن، وكم له من نظير في أحاديثهم المهل المحاء ؟ وهذا من أحسن الطرق، وأتقنها للتفسير، ولو قام باحث بجمع ما أثر عنهم في ذاك المجال لجاء بكتاب.

و. قال الصادق المثيلا: « ما من شيء إلا وله حدّ ينتهي إليه، إلا الذكر فليس له منتهى إليه. فرض الله عزّ وجل الفرائض، فمن أدّاهن فهو حدّهن، وشهر رمضان، فمن صامه فهو حدّه، والحجّ فمن حجّ فهو حدّه، إلا الذكر فإنّ الله عزّوجل لم يرضَ منه بالقليل، ولم يجعل له حدّاً ينتهي إليه. قال الله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴾. \* لم يجعل له حدّاً ينتهي إليه. ٥ إليه. قال الله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللهَ نِكْرًا كَثِيرًا ﴾. \* لم يجعل له حدّاً ينتهي إليه. ٥

١. التوبة: ٤٠.

٢. البقرة: ٢٧٣.

٣. تفسير البرهان: ٢ / ١٣٤، الحديث ٩.

٤. الأحزاب: ٢١.

۵. تفسير نور الثقلين: ۴ / ۲۸۵، الحديث ۱۴۷.

والروايات المأثورة عن الإمام الصادق عليه في مجال التفسير كثيرة، لا يحيط بما إلّا من صرف شطراً كبيراً من عمره في علم المأثور عنهم.

ثمّ إنّ هناك جماعة من غير الشيعة رموا الروايات المرويّة عن الباقر والصادق الميّليّا في مجال التفسير بالطائفية، وأخّا تخرج الكتاب العزيز عن كونه كتاباً عالمياً، إلى كتاب طائفيّ، لا يهمّه إلّا أهل البيت، وفي مقدّمتهم الإمام عليّ بن أبي طالب عليّلا ، وسيوافيك الجواب عن هذا الاعتراض، وسنثبت هناك أنّ هؤلاء الناقدين لم يفرقوا بين « التفسير » و « التطبيق » وبين « التنزيل » و « التأويل »، وأنّ لأئمّة أهل البيت عليميّل موقفين متغايرين في تبيين الذكر الحكيم. وسيوافيك توضيحه في خاتمة الفصل، فانتظر.

### الإمام موسى الكاظم عاليًا والتفسير

إنّ الإمام الكاظم عليه هو الإمام السابع عند الشيعة، وقد قام بأمر الإمامة بإيصاء من أبيه الإمام جعفر الصادق عليه وقد روى عنه لفيف من محدّثي الأُمّة وعلمائها، وروت الشيعة عنه أحاديث كثيرة في المعارف العامّة، والتفسير والفقه والأخلاق، وقام الباحث عزيز الله العطاردي بجمع ما أثر عنه في كتاب مستقل أسماه مسند الإمام الكاظم، وقد طبع ونشر في ثلاثة أجزاء، وخصّ باباً مفرداً في التفسير، ذاكراً فيه كلّ ما روي عنه في هذا الصعيد على ترتيب السور، ونقتطف منه - مع الإشارة إلى مصادره - قليلاً من كثير ليكون نماذج من تفسيره.

1. روى سليمان الفرّاء عنه عليّا في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ ﴾. قال: الصبر: الصوم، إذا نزلت بالرجل الشدة أو النازلة فليصم.

قال: الله تعالى يقول: ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ ﴾. الصبر: الصوم ». وهذا تفسير للآية ببعض المصاديق الخفيّة، وكم له من نظير في تفسير أئمّة أهل البيت.

٢. روى محمد بن الفضل عنه عليه في تفسير قوله سبحانه: ﴿ إِن تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيّئَاتِكُمْ ﴾. "قال: « من اجتنب ما وعد الله عليه النار، إذا كان مؤمناً كفّر الله عنه سيّئاته ». "

٣. روى عمر بن إبراهيم أخو العباسي قال: سألت الإمام الكاظم اليَّلِا عن قول الله عزّوجلّ: ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ \* وَأُمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ ﴾. ٥ فقال: « تحدّد لهم النعم مع تحديد المعاصي ». ٩ فما أخصر كلامه وأبلغ معناه! في تبيين معنى الاستدراج.

4. روى أحمد بن عمير عن أبي الحسن الإمام الكاظم عليه قال: سئل عن قول الله عز وجل: 
﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيَرَى الله عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾. \* قال: ﴿ إِنَّ أعمال العباد تعرض على رسول الله كل صباح أبرارها، وفجّارها فاحذروا » ^ وعلى ذلك فالمراد من ﴿ المؤمنون » طبقة خاصّة منهم، ولا يعم كل من يطلق عليه المؤمن، كما ورد في تفسير الشهداء في رواية الإمام الصادق عليه . \*

<del>------</del>

١. البقرة: ٤٥.

٣. النساء: ٣١.

۵. الأعراف: ۱۸۲ - ۱۸۳.

ع. مسند الإمام الكاظم: ٢ / ٢٠، نقلاً عن أصل على بن أسباط المخطوط.

٧. التوبة: ١٠٥.

٩. لاحظ نور الثقلين: ١ / ١١٣ في تفسير قوله سبحانه: ﴿ وَكَذَّٰلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًّا ﴾ ( البقرة: ١٢٣ ).

هذه نماذج من تفسير الإمام، فمن أراد التوسّع فليرجع إلى مسند الإمام الكاظم عليها إلى .

الإمام على بن موسى الرضا عليه والتفسير

الإمام الرضا، عالم الأُمّة وإمامها، ولد عام ( ١٤٨ ه )، وقبض في صفر سنة ( ٢٠٣ ه )، وقد انتشر عنه العلم ما لم ينتشر من غيره من الأئمّة سوى الصادق عليه ، وقد أتيحت له الفرصة، ولم تعارضه السلطة، فناظر أحبار اليهود، وبطارقة النصارى، والمجسّمة، والمشبّهة من أصحاب الحديث، فظهر برهانه، وعلا شأنه. يقول كمال الدين بن طلحة في حقّه: نما إيمانه، وعلا شأنه، وارتفع مكانه، وظهر برهانه ... فمهما عدّ من مزاياه كان عليه أعظم منه، ومهما فصّل من مناقبه كان أعلى رتبة منه. الهما منه، ومهما فصّل من مناقبه كان أعلى رتبة منه. الهما الله المنافقة المنتشرة المنه المنافقة ا

كان عليه يعيش في عصر تفتّحت فيه العقول، وانتشرت بذور الشكّ والضلال بين المسلمين عن طريق احتكاك الثقافتين الإسلميّة والأجنبيّة، وانتشار تراجم الكتب اليونانيّة والهنديّة والفارسيّة، وكان جبلاً صامداً في وجه الآراء الساقطة المضادة للكتاب والسنّة، وسيوافيك بعضها:

1. روى صفوان بن يحيى قال: سألت الرضا عليه عن قول الله عز وجل لإبراهيم: ﴿ أَوَلَمْ تُؤْمِن قَالَ بَلَى وَلَكِن لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي ﴾ ' أكان في قلبه شك ؟ قال: « لا، كان على يقين، ولكنه أراد من الله الزيادة في يقينه ». "

٧. روى ابن الفضيل عن الرضا عليه قال: سألته عن قول الله: ﴿ إِذَا حَضَرَ

٣. المحاسن: ٢۴٧.

٢. البقرة: ٢٠٠٠.

١. مطالب السؤول: ٨٥.

أَحَدَكُمُ المَوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَا عَدْلٍ مِّنكُمْ أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴿. ١ قال: « اللّذان من غيركم من أهل الكتاب، فإن لم تجدوا من أهل الكتاب فمن المجوس، منكم مسلمان، واللّذان من غيركم من أهل الكتاب، وذلك إذا مات الرجل المسلم بأرض غربة فطلب لأنّ رسول الله، قال: سنّوا بحم سنة أهل الكتاب، وذلك إذا مات الرجل المسلم بأرض غربة فطلب رجلين مسلمين يشهدهما فرجلين من أهل الكتاب مرضيّين عند أصحابهما ». ٢

قد شاع الجبر والقدر في عصر الإمام الرضا عليه ، فمن قائل بالجبر السالب للاختيار الجاعل الإنسان مكتوف الأيدي أمام الميول والاحاسيس، ومن قائل بالتفويض يصوّر الإنسان خالقاً ثانياً لأعماله، غير أنّ « شبهة الجبر » كانت أرسخ في النفوس من « شبهة التفويض »، فهلم معي نرى كيف يفسّر الآيات التي جعلت ذريعة إلى الجبر عند الحشوية.

٣. روى إبراهيم بن أبي محمود قال: سألت أبا الحسن التيلا عن قول الله تعالى: ﴿ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلْمَاتٍ لاَ يُبْصِرُونَ ﴾ تفقال: ﴿ إِنَّ الله تعالى وتبارك لا يوصف بالترك كما يوصف خلقه، ولكنّه متى علم أخمّ لا يرجعون عن الكفر والضلل، منعهم المعاونة واللطف وخلّى بينهم وبين اختيارهم ». قال وسالته عن قول الله عزّوجل : ﴿ خَتَمَ اللهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ اللهُ عَزّوجل أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ ﴾ قال: ﴿ الختم هو الطبع على قلوب الكفّار عقوبة على كفرهم، كما قال عزّوجل: ﴿ بَلْ طَبِعَ اللهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلّا قَلِيلاً ﴾ » ه. ع ترى أنّه عليه على عروجل : ﴿ بَالْ طَبِعَ اللهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلّا قَلِيلاً ﴾ » ه. ع ترى أنّه عليه إلى عروبات الكفّار عقوب الكفّار عقوب الكفّار عقوب الكفّار عقوب الكفّار عقوب النّه عليه على على على على الله عليه على على الله على الله على الله عليه على على على على الله على اله

ع. عيون أخبار الرضا: ١ / ٢٢٤.

\_\_\_\_

١. المائدة: ١٠۶.

۲. تفسير العياشي: ۱ / ۳۴۹ بتلخيص.

٣. البقرة: ١٧.

۴. البقرة: ٧.

٥. النساء: ١٥٥.

يفسّر الآية بالآية ويجتث شبهة الجبر ببيان أنّ الطبع على القلوب كان عقوبة من الله في حقّهم لجرائم اقترفوها، ولم يكن الطبع ابتدائياً بلا مبرر، إذ كيف يطلب منهم الإيمان ثمّ يطبع على قلوبهم ابتداء، أو ليس يصف نفسه بقوله: ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلامٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ ١. ٢

\*. روى أبو ذكوان، قال: سمعت إبراهيم بن العباس يقول: كنّا في مجلس الرضا عليه فتذاكروا الكبائر وقول المعتزلة فيها: إنّا لا تغفر (إذا مات صاحبها بلا توبة)، فقال الرضا عليه قال أبو عبد الله عليه « قد نزل القرآن بخلاف قول المعتزلة، قال الله عزّوجل : ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِللّهُ عَلَى ظُلْمِهِمْ ﴾ ٢. ٢

وجه الاستدلال أنّ قوله: ﴿ عَلَىٰ ظُلْمِهِمْ ﴾ حال من قوله: ﴿ لِّلتَّاسِ ﴾، ومعنى الآية: أنّ غفران الله شامل لهم في حال كونهم ظالمين، والآية نظير قول القائل: « أودّ فلاناً على غدره وأصله على هجره »، فمن مات بلا توبة عن كبيرة فلا يحلّ لنا الحكم بأنّه لا يغفره، لأنّ رحمة الله تشمل الناس في حال كونهم تائبين أو ظالمين. نعم ليس للمقترف الاعتماد على هذه الآية، لأنّه وعد مجمل كالشفاعة.

٥. وروى الحسين بن بشار، قال: سألت عليّ بن موسى الرضا عليّ أيعلم الله الشيء الذي لا يكون أن لو كان كيف كان ؟ قال: « إنّ الله هو العالم بالأشياء قبل كون الأشياء، وقال لأهل النار: ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ ﴾. ٥

وقال للملائكة لما قالت: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا ﴾، قال: ﴿ إِنِّي أَعْلَمُ

١. فصّلت: ۴۶. ٢. لاحظ ذيل الحديث. ٣. الرعد: ۶.

٤. التوحيد: ٢٠٨، ولاحظ مجمع البيان: ٣ / ٢٧٨.

۵. الأنعام: ۲۸.

مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ ا فلم يزل الله عزّ وجلّ علمه سابقاً للأشياء قديماً قبل أن يخلقها ». ٢

وى الحسين بن خالد، عن الرضا عليه قلت له: أخبرنا عن قول الله: ﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الحُبُكِ ﴾، قال: ﴿ مَا مُحبوكة إلى الأرض، مشبكة بين أصابعه »، فقلت: كيف تكون محبوكة إلى الأرض والله يقول: ﴿ رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ﴾ ؟ فقال: ﴿ سبحان الله أليس يقول: ﴿ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ﴾ ؟ » قلت: بلى، قال: ﴿ فثم عمد، لكن لا ترونها ». "

والإمام يصرّح في كلامه هذا بوجود عمدٍ في السماء غير مرئيّة، ولعلّه يريد قانون الجاذبيّة العامّة التي كشف عنها العلم، والتفصيل موكول إلى محلّه.

٧. قد شاع في عصر الإمام الاعتقاد بالرؤية التي دخلت في أوساط المسلمين من طريق الأحبار والرهبان، واغتر بها أكثر المحدّثين البسطاء، وربمّا كانوا يستدلّون عليها بما ورد في معراج النبيّ، وأنه وصل في معراجه إلى مكان لم يبق بينه وبين ربّه سوى قاب قوسين أو أدنى، قائلاً: بأنّ المراد من قوله: ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّىٰ ﴾ أي دنا من الله ومقامه الكائن فيه، ولكنّ الرضا عليه يواجه هذه الفكرة بالنقد الحاسم، والردّ العنيف، وإليك القصة: دخل أبو قرة المحدّث على أبي الحسن الرضا فقال: إنّا روينا أنّ الله قسّم الرؤية والكلام بين نبيّين، فقسم الكلام لموسى ولمحمّد الرؤية ؟! فقال أبو الحسن عليه إلى الثقلين من الجن والإنس، ﴿ لَا تُدْرِكُهُ الأَبْصَالُ ﴾ و ﴿ وَلا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ و ﴿ وَلا يَشِينَ عَن الله إلى الثقلين من الجن والإنس، ﴿ لَا تُدْرِكُهُ الأَبْصَالُ ﴾ و ﴿ وَلا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ و ﴿ أَيْسَ كَمِثْلِهِ شَسَيْءٌ ﴾ ثمّ أليس محمّد ؟ » قال: بلى. قال: «كيف يُجيء رجل إلى الخلق جميعاً فيخبرهم أنّه جاء من عند الله وأنّه يدعوهم إلى الله بأمر الله فيقول: ﴿

١. البقرة: ٣٠.

٣. تفسير على بن إبراهيم: ۶۴۶.

## الإمام محمد الجواد عاليالإ والتفسير

الإمام أبو جعفر محمد الجواد من أئمة أهل البيت، وهو تاسع الأئمة عند الشيعة، ولد عام ( ١٩٥ ه ) ٢ ورث الشرف من آبائه وأجداده، واستسقت عروقه من منبع النبوّة، ورضعت شجرته ثدي الرسالة، وتمدّلت أغصانه ثمر الإمامة. قام بأمر الولاية، بعد شهادة والده الرضاع الميلاً عام ( ٢٠٠ ه )، واستشهد هو مثل الوالد ببغداد عام ( ٢٠٠ ه ) أدرك خلافة المأمون، وأوائل خلافة المعتصم. روى عنه لفيف من المحدّثين والفقهاء، يربو عددهم على (١٢١) ٢، وروى عنه في مجال

١. تفسير البرهان: ٢ / ٢٤٨.

٢. تاريخ بغداد: ٣ / ٥٥ ؛ وابن خلكان في وفيات الأعيان: ٣ / ٣١٥.

٣. مسند الإمام محمد الجواد العطاردي، وقد خصّ باباً للرواة عن الإمام عاليه .

الفقه، والدعاء، والتفسير روايات وافرة نذكر نماذج ممّا روي عنه في مجال التفسير.

1. روي العيّاشي، قال: رجع ابن أبي داود ذات يوم من عند المعتصم، وهو يروي هذه القصّة: انّ سارقاً أقرّ على نفسه بالسرقة، وسأل الخليفة تطهيره بإقامة الحدّ عليه، فسأل الفقهاء عن موضع القطع، فمن قائل: يجب قطعه من الكرسوع، لأنّ اليد هي الأصابع والكف إلى الكرسوع لقوله تعالى: ﴿ فَامْسَـُحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْهُ ﴾ إلى آخر يقول: يجب القطع من المرفق، لأنّ الله قال: ﴿ وَ أَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِي ﴾ ندلّ على أنّ حدّ اليد هو المرفق، ولـمّا رأى المعتصم اختلافهم التفت إلى «محمد بن عليّ » فقال: ما تقول في هذا يا أبا جعفر ؟ فقال: « قد تكلّم القوم فيه ». قال: دعني ثمّا تكلّموا به. أي شيء عندك ؟ قال: « أعفني عن هذا، يا أمير المؤمنين أقول: إنّم أخطأوا فيه السنّة، فانّ القطع يجب أن يكون من مفصل أصول الأصابع، فيترك الكفّ أقول: إثّم أخطأوا فيه السنّة، فانّ القطع يجب أن يكون من مفصل أصول الأصابع، فيترك الكفّ الوجه، واليدين، والرجلين، فإذا قطعت يده من الكرسوع أو المرفق، لم يبق له يد يسجد عليها، وقال تعالى: ﴿ وَأَنّ المَسَاجِدَ لللهِ ﴾ يعني به هذه الأعضاء السبعة التي يسجد عليها ﴿ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللهِ أَحَدًا ﴾ " وما كان لله لم يقطع ». فأعجب المعتصم ذلك، وأمر بقطع يد السارق من مفصل الأصابع دون الكف، قال ابن أبي داود: قامت قيامتي وتمنيت أبي لم أك حياً. السارق من مفصل الأصابع دون الكف، قال ابن أبي داود: قامت قيامتي وتمنيت أبي لم أك حياً. السارق من مفصل الأصابع دون الكف، قال ابن أبي داود: قامت قيامتي وتمنيت أبي لم أك حياً. السارق من مفصل الأصابع دون الكف، قال ابن أبي داود: قامت قيامتي وتمنيت أبي لم أك حياً. السارق من مفصل الأصابع دون الكف، قال ابن أبي داود: قامت قيامتي وتمنيت أبي لم أك حياً. السارق من مفصل الأصابع دون الكف، قال ابن أبي داود: قامت قيامتي وتمنيت أبي لم ألك حياً. المناب

١ و ٢. المائدة: ع. ٣. الجن: ١٨.

۴. تفسير العيّاشي: ۱ / ۳۱۹ – ۳۲۰.

وقد نقل ما ذكره الإمام، عن سعيد بن جبير، والفرّاء، والزجّاج، وأنّ المراد من المساجد الأعضاء السبعة التي يسجد عليها في الصلاة، وعلى هذا فالمراد أنّ مواقع السجود من الإنسان لله، اختصاصاً تشريعيّاً، والمراد من الدعاء السجدة لكونها أظهر مصاديق العبادة، أو المراد الصلاة بما أنمّا تتضمّن السجود لله. ١

وروى حمّاد بن عيسى، عن الإمام الصادق عليه في حديث: وسجد الإمام على ثمانية أعظم: الكفين، والركبتين، وإبمامي الرجلين، والجبهة والأنف، وقال: « سبعة منها فرض يسجد عليها، وهي التي ذكرها الله في كتابه فقال: ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ للهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللهِ أَحَدًا ﴾، وهي: الجبهة، والكفّان، والركبتان، والإبحامان، ووضع الأنف على الأرض سنّة ». ٢

٢. عن محمد بن سعيد الأزدي صاحب موسى بن محمدالرضا عن موسى قال لأخيه كتب يحيى بن أكثم المروزي إليه يساله عن مسائل، وقال: أخبرني عن قول الله: ﴿ وَرَفَعَ أَبُوَيْهِ عَلَى الْعَرْشِ وَخَرُّوا لَهُ سُجَّدًا ﴾ أسجد يعقوب وولده ليوسف ؟ قال: « فسألت أخي عن ذلك، فقال: أمّا سجود يعقوب وولده ليوسف فشكراً لله، لاجتماع شملهم، ألا ترى أنّه يقول في شكر ذلك الوقت: ﴿ رَبِّ قَدْ آتَيْتَنِي مِنَ المُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ ﴾ . ٣

٣. سأل عبد العظيم بن عبد الله الحسني محمد بن على الرضا عليه عن قول الله عزّوجل: أَوْلَىٰ لَكَ فَأَوْلَىٰ \* ثُمَّ أَوْلَىٰ لَكَ فَأَوْلَىٰ ﴾ \* فقال: « يقول الله عزّوجلّ: بعداً لك من خير الدنيا بعداً، وبعداً لك من خير الآخرة ». ٥

۱. الميزان: ۲۰ / ۱۲۵.

٣. تفسير العياشي: ٢ / ١٩٧. ۵. عيون أخبار الرضا: ٢ / ٥٤.

۲. تفسير البرهان: ۴ / ۳۹۴.

۴. القيامة: ۳۲ – ۳۵.

لا ريب أنَّما كلمة تحديد كرّرت لتأكيد التهديد، وقد جاء قبل الآية قوله: ﴿ فَلا صَــدَّقَ وَلا صَـَلَّىٰ \* وَلَٰكِن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ \* ثُمًّ ذَهَبَ إِلَىٰ أَهْلِهِ يَتَمَطَّىٰ ﴾. ١

فاللائق بمذا الإنسان الذي لم يصدق ولم يصل، ولكن كذب وتولى، ثمّ ذهب إلى أهله يتمطّى متبختراً مختالاً، هو البعد عن غفران الله سبحانه ورحمته، وخيره في الدنيا والآخرة، ونظير الآية قوله سبحانه: ﴿ رَأَيْتَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَغْشِيِ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَغْشِي عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَا وَلَى لَكُم لتذوقوا وبال أمركم في الدنيا والآخرة، وفي مورد الآية المعنى الابتدائي، هو أنّ هذه الحالة أولى له، لأنّه لا يستحق إلّا إيّاها ليذوق وبال أمره وليبتعد من خير الدنيا والآخرة، ففسر الآية بما هو المقصود من كون هذه الحالة أولى له.

٩. روى على بن أسباط، قال: قلت لأبي جعفر محمد الجواد: يا سيدي إنّ الناس ينكرون علي بن أسباط، قال: قلم الإمامة والقيادة الروحية)، قال: « وما ينكرون من ذلك. فو الله لنبيّه عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي الله لقد قال الله لنبيّه عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ... \* وما أتبعه غير عليّ، وكان ابن تسع سنين وأنا ابن تسع سنين ».

والآية مكّية تنطبق على ما يذكره الإمام حيث إنّ أوّل من آمن بمحمّد من الرجال هو عليّ بن أي طالب عليّا إلى .

هذه نماذج ممّا روي عن الإمام التاسع محمد الجواد عليه في مجال التفسير، ومن أراد التوسّع فليرجع إلى مسنده وسائر الكتب الحديثيّة التي تضمّنت أخباره عليمًا .

۱. القيامة: ۳۱ – ۳۳.

۳. یوسف: ۱۰۸.

## الإمام عليّ الهادي عليّ والتفسير

الإمام علي الهادي الهي الإمام العاشر، والنور الزاهر، ولد عام ( ٢١٢ ه ) وتوفي بسامراء سنة ( ٢٥٢ ه ) وهو من بيت الرسالة، والإمامة، ومقر الوصاية، والخلافة، وثمرة من شجرة الرسالة، قام بأمر الإمامة بعد والده الإمام الجواد، وكان في سني إمامته، بقية ملك المعتصم ثم الواثق والمتوكّل والمنتصر والمستعين والمعتزّ، وله مع هؤلاء قضايا ليس المقام يسع ذكر البعض، وقد روت الشيعة عنه أحاديث في مجال الفقه والتفسير، وإليك نماذج ممّا روي عنه في الأخير:

1. قُدِّم إلى المتوكل رجل نصراني فجر بامرأة مسلمة فأراد أن يقيم عليه الحدّ، فأسلم فقال يحيى بن أكثم: الإيمان يمحو ما قبله، وقال بعضهم: يضرب ثلاثة حدود، فكتب المتوكّل إلى الإمام الهادي يسأله، فلمّا قرأ الكتاب، كتب: «يضرب حتى يموت »، فأنكر الفقهاء ذلك، فكتب إليه يسأله عن العلّة، فكتب: بسم الله الرّحمن الرّحيم ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنَّا بِاللهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ \* فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا سُنَّتَ اللهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْكَافِرُونَ ﴾ افأمر به المتوكّل فضرب حتى مات. ٢

إنّ الإمام الهادي عليه ببيانه هذا شق طريقاً خاصًا لاستنباط الأحكام من الذكر الحكيم، طريقاً لم يكن يحلم به فقهاء عصره، وكانوا يزعمون أنّ مصادر الأحكام الشرعيّة هي الآيات الواضحة في مجال الفقه التي لا تتجاوز ثلاثمائة آية، وبذلك أبان للقرآن وجهاً خاصاً لا يلتفت إليه إلّا من نزل القرآن في بيته، وليس

۱. غافر: ۸۴ – ۸۵.

۲. مناقب آل أبي طالب: ۴ / ۴۰۵.

هذا الحديث غريباً في مورده، بل له نظائر في كلمات الإمام وغيره من آبائه وأبنائه الملكم الم

7. لما سمّ المتوكّل نذر لله إن رزقه الله العافية أن يتصدّق بمال كثير، أو بدراهم كثيرة، فلمّا عوفي اختلف الفقهاء في مفهوم « المال الكثير »، فلم يجد المتوكّل عندهم فرجاً، فبعث إلى الإمام عليّ الهادي عليّلا فساله، قال: « يتصدّق بثلاثة وثمانين ديناراً »، فقال المتوكّل، من أين لك هذا ؟ فقال: من قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ ... ﴾ والمواطن الكثيرة: هي هذه الجملة، وذلك لأنّ النبي عَلَيْتُ عزا سبعاً وعشرين غزاة، وبعث خمساً وخمسين سرّية، وآخر غزواته يوم حنين »، وعجب المتوكّل والفقهاء من هذا الجواب. وقد ورد عن طريق آخر أنّه قال: بثمانين مكان « ثلاثة وثمانين »، وذلك لأنّ عدد المواطن التي نصر الله المسلمين فيها إلى يوم نزول هذه الآية كان أقل من ثلاثة وثمانين. "

٣. إنّ للإمام الهادي على المنزلتين، فقد المستعان في إبطال المذهبين الذين كان يدين بهما أهل الحديث، والمعتزلة بكثير من الآيات على شكل بديع، ولأجل إيقاف القارئ على نماذج من إحاطته بالآيات ونضدها بشكل يوصل الجميع إلى الغاية المطلوبة، نقتبس منها ما يلى:

فأمّا الجبر الذي يلزم من دان به الخطأ، فهو قول من زعم أنّ الله - جلّ وعزّ - أجبر العباد على المعاصي وعاقبهم عليها، ومن قال بهذا القول، فقد ظلم الله في حكمه وكذّبه ورّد عليه قوله: ﴿ إِنَّ اللهَ لا ﴿ ... وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ \* وقوله: ﴿ إِنَّ اللهَ لا

١. التوبة: ٢٥.

٣. مناقب آل أبي طالب: ٢ / ٢٠٢.

يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَلَٰكِنَّ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾. ١

فمن دان بالجبر، أو بما يدعو إلى الجبر فقد ظلم الله ونسبه إلى الجور والعدوان، إذ أوجب على من أجبره العقوبة، ومن زعم أنّ الله أجبر العباد، فقد أوجب على قياس قوله: إنّ الله يدفع عنهم العقوبة (أي لازم القول بالجبر أنّ الله لا يعذّب العصاة، لأنّه دفعهم إلى المعاصي)، ومن زعم أنّ الله يدفع عن أهل المعاصي العذاب فقد كذب الله في وعيده، حيث يقول: ﴿ بَلَىٰ مَن كَسَبَ الله يَدفع عن أهل المعاصي العذاب فقد كذب الله في وعيده، حيث يقول: ﴿ بَلَىٰ مَن كَسَبَ سَيّنَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِينَتُهُ فَأُولُنِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾. ٢

وقوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴾ وقوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنَا سَوْفَ نُصْ لِيهِمْ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُم سَعِيرًا ﴾ وقوله: ﴿ إِنَّ اللَّهِ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات بَدَّلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا الْعَذَابَ إِنَّ الله كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ ، إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة في هذا الفن ممّن كذب وعيد الله ويلزمه في تكذيبه آية من كتاب الله، الكفر، وهو ممّن قال الله [في حقه]: ﴿ أَقَتُونُمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَاءُ مَن يَفْعَلُ ذَٰلِكَ مِنكُمْ الله إلاّ خِزْيُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ أَشَـدِ الْعَذَابِ وَمَا الله بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾. ٥

بل نقول إنّ الله عزّ وجل يجازي العباد على أعمالهم ويعاقبهم على أفعالهم بالاستطاعة التي ملكهم إيّاها، فأمرهم ونهاهم بذلك ونطق كتابه: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَلَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَاءَ بِالسَّيِّفَةِ فَلا يُجْزَى إلّا مِثْلُهَا وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾ ٢. وقال جل ذكره: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا

١. يونس: ۴۴. ٢. البقرة: ٨١. ٣. النساء: ١٠.

النساء: ۵۶. ۱۶۰. ۱لفعام: ۱۶۰. ۱۴۰. ۱۴۰.

عَمِلَتْ مِن سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا وَيُحَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ ﴾ وقال: ﴿ الْيَوْمَ لَا فَلُمْ الْيَوْمَ ﴾ فهذه آيات محكمات تنفي الجبر، ومثلها في القرآن كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ لا ظُلْمَ الْيَوْمَ ﴾ فهذه آيات محكمات تنفي الجبر، ومثلها في القرآن كثير. ثمّ شرع في إبطال التفويض وأبان خطأ من دان به وتقلده.

ولنقتصر على هذا المقدار، وفيه كفاية، وما جاء في هذه الرواية من التفسير نمط بديع، وهو ما نسمّيه اليوم بالتفسير الموضوعي، وقد أتى الإمام عليّة في رسالته بأكثر الآيات التي ربّما تقع ذريعة للمجبّرة والمفوّضة، وأبان تفسيرهما بإرجاع المتشابحات إلى المحكمات، كما أثبت أنّ الحقيقة هو المنزلة بين الجبر والتفويض، فمن أراد التوسّع فليرجع إلى نفس الرسالة التي نقلها الحسن بن شعبة الحرّاني في كتابه. "

### الإمام العسكري عاليالإ والتفسير

أبو محمد الحسن بن علي أحد أئمة أهل البيت، والإمام الحادي عشر عند الشيعة الملقب بالعسكري، ولد عام ( ٢٣٢ ه ). \* وقال الخطيب في تاريخه وابن الجوزي في كتابه: ولد أبو محمد في المدينة سنة ( ٢٣١ ه ) \* وأشخص بشخوص والده إلى العراق سنة ( ٢٣٢) وله من العمر أربع سنين وعدّة شهور، وقام بأمر الإمامة والقيادة الروحية بعد شهادة والده، وقد اجتمعت فيه خصال الفضل، وبرز

۱. آل عمران: ۳۰.

٣. تحف العقول: ٣٣٨ - ٣٥٢.

۴. الكافي: ١ / ٥٠٣.

۵. تاریخ بغداد: ۷ / ۳۳۶ ؛ تذکرة الخواص: ۳۶۲.

تقدّمه على كافة أهل العصر، واشتهر بكمال العقل والعلم والزهد والشجاعة. روى عنه لفيف من الفقهاء والمحدثين ما يربو على (١٥٠) شخصاً، وقد أدرج « العطاردي » أسماءهم في مسند الإمام العسكري وتوفي عام ( ٢۶٠ هـ)، ودفن في داره التي دفن فيها أبوه بسامراء، وللإمام روايات تلقّاها الرواة في مجال العقائد والفقه والتفسير، نذكر نزراً يسيراً لتعلم مكانته في التفسير:

1. لقد شغلت الحروف المقطّعة بال المفسرين فضربوا يميناً ويساراً، وقد أنهى الرازي أقوالهم فيها في أوائل تفسيره الكبير إلى قرابة عشرين قولاً، ولكن الإمام عليه يعالج تلك المعضلة بأحسن الوجوه وأقربها للطبع، فقال: كذبت قريش واليهود بالقرآن، وقالوا سحر مبين تقوّله.

فقال الله: ﴿ الله \* فَلِكَ الْكِتَابُ ﴾. [ فقل: ] يا محمّد، هذا الكتاب الذي نزّلناه عليك هو الحروف المقطّعة التي منها « الف »، « لام »، « ميم »، وهو بلغتكم وحروف هجائكم فأتوا بمثله إن كنتم صادقين، واستعينوا على ذلك بسائر شهدائكم، ثمّ بيّن اخّم لا يقدرون عليه بقوله: ﴿ قُل لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإنسُ وَالْجِنُ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَٰذَا الْقُرْآنِ لا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا ﴾ ١. ٢ وقد روي هذا المعنى عن أبيه الإمام الهادي عليه إلى الله عن أبيه الإمام الهادي عليه إلى الله المعنى عن أبيه الإمام الهادي عليه الإمام الهادي المؤتن الم

٧. كان أهل الشغب والجدل يلقون حبال الشكّ في طريق المسلمين فيقولون: إنّكم تقولون في صلواتكم: ﴿ اهْدِنَا الصِدرَاطَ المُسْتَقِيمَ ﴾، أو لستم فيه ؟ فما معنى هذه الدعوة ؟ أو أنّكم متنكّبون عنه فتدعون ليهديكم إليه؟ ففسر الإمام

١. الإسراء: ٨٨.

٢. معاني الأخبار: ٢۴، وللحديث ذيل فمن أراد فليرجع إلى الكتاب.

٣. الكافي: ١ / ٢٢ - ٢٥، كتاب العقل والجهل، الحديث ٢٠.

الآية قاطعاً لشغبهم فقال: « أدِم لنا توفيقك الذي به أطعناك في ماضي أيّامنا حتى نطيعك كذلك في مستقبل أعمالنا ».

ثمّ فسر الصراط بقوله: « الصراط المستقيم هو صراطان: صراط في الدنيا، وصراط في الآخرة. أمّا الأوّل: فهو ما قصر عن الغلو وارتفع عن التقصير، واستقام فلم يعدل إلى شيء من الباطل. وأمّا الطريق الآخر: فهو طريق المؤمنين إلى الجنّة الذي هو مستقيم، لا يعدلون عن الجنّة إلى النار ولا إلى غير النار سوى الجنة ». ا

وقد استفحل أمر الغلاة في عصر الإمام العسكري، ونسبوا إلى الأئمة الهداة أُموراً هم عنها براء، ولأجل ذلك يركز الإمام على أنّ الصراط المستقيم لكلّ مسلم هو التجنّب عن الغلق والتقصير.

٣. ربّما يغتر الغافل بظاهر قوله سبحانه: ﴿ صِدرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ... ﴾ ويتصوّر أنّ المراد من النعمة هو المال والأولاد وصحّة البدن، وإن كان كلّ هذا نعمة من الله، ولكنّ المراد من الآية بقرينة قوله: ﴿ غَيْرِ المَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضّالِّينَ ﴾ هو نعمة التوفيق والهداية.

ولأجل ذلك نرى أنّ الإمام يفسّر الأنعام بقوله: « قولوا: إهدنا صراط الذين أنعمت عليهم بالتوفيق لدينك وطاعتك وهم الذين قال الله عزّوجلّ: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللهُ وَالرَّسُولَ فَأُولَٰئِكَ مَعَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ النّبِيّينَ وَالصّدِيقِينَ وَالشّهُ هَذَاءِ وَالصّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَٰئِكَ رَفِيقًا ﴾، ثمّ الذين أَنْعَمَ الله عَلَيْهِم مِّنَ النّبِيّينَ وَالصّدِيقِينَ وَالشّهُ هَذَاءِ وَالصّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَٰئِكَ رَفِيقًا ﴾، ثمّ قال: ليس هؤلاء المنعم عليهم بالمال وصحّة البدن، وإن كان كلّ هذا نعمة من الله ظاهرة ». ٢

۴. لقد تفشت فكرة عدم علمه سبحانه بالأشياء قبل أن تُخلق استلهاماً من

١. معاني الأخبار: ٣٣.

بعض المدارس الفكرية الفلسفيّة الموروثة من اليونان، فسأله محمّد بن صالح عن قول الله: ﴿ يَمْحُو اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ افقال: هل يمحو إلّا ماكان، وهل يثبت إلّا ما لم يكن اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ افقال: هل يمحو إلّا ماكان، وهل يثبت إلّا ما لم يكن افقلت في نفسي: هذا خلاف ما يقوله هشام الفوطي. انّه لا يعلم الشيء حتى يكون، فنظر إليّ شَرَراً، وقال: « تعالى الله الجبّار العالم بالشيء قبل كونه، الخالق إذ لا مخلوق، والربّ إذ لا مربوب، والقادر قبل المقدور عليه. ١

#### حصيلة البحث

هؤلاء هم أئمّة الشيعة وقادتهم، بل أئمّة المسلمين جميعاً، وكيف لا يكونون كذلك، وقد ترك رسول الله بعد رحلته الثقلين وحثّ الأُمّة على التمسّك بهما، وقال: « إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله، وعترتي أهل بيتي، ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا بعدي أبداً ». "

ولكن المؤسف أنّ أهل السنّة والجماعة لم يعتمدوا في تفسير كتاب الله العزيز على أقوال أهل البيت، وهم قرناء القرآن وأعداله والثقل الآخر من الثقلين، وإنّما استعانوا في تفسيره بأناس لا يبلغون شأوهم ولا يشقّون غبارهم، نظراء: مجاهد بن جبر (المتوفّى ١٠٢ه) وعكرمة البربري (المتوفّى ١٠٢ه) وطاووس بن كيسان اليماني (المتوفّى ١٠٢ه) وعطاء بن أبي رباح (المتوفّى ١١٢ه) ومحمد بن كعب القرظي (المتوفّى ١١٨ه)، إلى غير ذلك من أناس لا يبلغون في الوثاقة والمكانة

١. الرعد: ٣٩.

٣. رواه غير واحد من أصحاب الصحاح والمسانيد وهو من الأحاديث المتواترة، ( لاحظ نشرة دار التقريب بين المذاهب الإسلامية. حول هذا الحديث، ترى اسنادها موصولة إلى النبيّ الأكرم وَ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

العلمية معشار ما عليه أئمّة أهل البيت صلوات الله عليهم ....

وقد بلغت إحاطة أئمة أهل البيت بالكتاب العزيز إلى حدّ يقول الإمام الباقر عليه إنّ الله تبارك وتعالى لم يدع شيئاً تحتاج إليه الأُمّة إلى يوم القيامة إلّا أنزله في كتابه وبيّنه لرسوله، وجعل لكلّ شيء حداً وجعل عليه دليلاً يدلّ عليه ». ' ويقول الإمام الصادق عليه إنّ ما من أمر يختلف فيه اثنان إلّا وله أصل في كتاب الله عزّ وجلّ ولكنّ لا تبلغه عقول الرجال ». '

# أسنادهم موصولة إلى النبيّ طَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَّهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ ع

إن أئمة أهل البيت عليه لا يروون في مجال الفقه والتفسير والأخلاق والدعاء، إلّا ما وصل إليهم عن النبي الأكرم عن طريق آبائهم وأجدادهم، وليس مروياتهم آراءهم الشخصية التي تنبع من عقليتهم، فمن قال بذلك وتصوّرهم مجتهدين مستنبطين، فقد قاسهم بالآخرين ممن يعتمدون على آرائهم الشخصية، وهو في قياسه خاطئ فهم منذ نعومة أظفارهم إلى أن لبوا دعوة ربّهم لم يختلفوا إلى أندية الدروس، ولم يحضروا مجلس أحد من العلماء، ولا تعلّموا شيئاً من غير آبائهم، فما يذكرونه علوم ورثوها من رسول الله وراثة غيبية لا يعلم كنهه إلّا الله سبحانه والراسخون في العلم.

١. الكافى: ١ / ٤٨ من كتاب فضل الأئمة.

٢. المصدر نفسه.

تأخذه من صادق عن صادق خير لك من الدنيا وما فيها ». ١

وروى حفص بن البختري. قال: قلت لأبي عبد الله الصادق عليه أسمع الحديث منك فلا أدري منك سماعه أو من أبيك ؟ فقال: « ما سمعته مني فاروه عن أبي، وما سمعته مني فاروه عن رسول الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ ﴾. ٢

فأئمّة المسلمين على حدّ قول القائل:

ووال أُناسا نقلهم وحديثهم ووي جدّنا عن جبرئيل عن الباري

ولقد عاتب الإمام الباقر عليه سلمة بن كهيل والحكم بن عيينة حيث كانا يتعاطيان الحديث من الناس، ولا يهتمّان بأحاديث أهل البيت، فقال لهما: « شرّقا وغرّبا، فلا تجدان علماً صحيحاً إلّا شيئاً خرج من عندنا أهل البيت ».

تلك – والله – خسارة فادحة، حيث إنّ جماعة من المحدّثين والفقهاء والمفسّرين دقّوا كلّ باب ولم يدقّوا باب أهل البيت إلّا شيئاً لا يذكر ففسّروا كتاب الله بآرائهم وأفتوا في المسائل الشرعية بالمقاييس الظنية التي ليس عليها مسحة من الحقّ، ولا لمسة من الصدق حتى حشوا تفاسيرهم بإسرائيليّات ومسيحيّات بثّها مسلمة أهل الكتاب ككعب الأحبار ووهب بن منبه وتميم الداري وأضرابهم بين المسلمين، وأخذها عنهم المحدّثون والرواة والمفسّرون في القرون الأولى، زاعمين أنّما علوم ناجعة وقضايا صادقة، فيها شفاء العليل، ورواء الغليل والحال أنّك إذ فتشت التفاسير المؤلّفة في القرون الغابرة لا تجد تفسيراً علمياً أو روائياً من أهل السنّة إلّا وهو طافح بآرائهم الشخصية وأقوالهم التي لا قيمة لها في سوق العلم، وقد استفحل أمر هؤلاء الرواة حتى اغترّ بهم بعض المفسّرين من الشبعة، فذكروا

١. وسائل الشيعة: ١٨، الباب٨ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤٧.

٢. المصدر نفسه، الحديث ٨٤.

جملة من الإسرائيليات في ثنايا تفاسيرهم، وما ذلك إلّا لأنّ تلك الأفكار كانت رائجة إلى حدّ كان يعدّ الجهل بها، وعدم نقلها قصوراً في التفسير وقلّة اطلاع فيه، ولأجل ذلك لم يجد شيخ الطائفة محمد بن الحسن الطوسي بُدّاً من نقل آراء هؤلاء في تفسيره « التبيان »، وتبعه أمين الإسلام في تفسير « مجمع البيان »، ولكن لم يكن ذكرهم لآراء هؤلاء لأجل الاعتماد عليهم والركون إليهم، وإنّما ألجأتهم إليه الضرورة الزمنيّة والسياسة العلمية السائدة على الأوساط آنذاك.

إذا وقفت على أئمة التفسير وأساتذته، فهلم معي ندرس حياة شيعتهم ممّن خدموا القرآن في عصرهم، وبعدهم وهم الذين تربّوا في حجورهم، وارتووا من نمير علمهم الصافي، وتمسّكوا بأهداب معارفهم، وقد خدموا القرآن بمختلف أشكال الخدمة، نشير إليها على وجه الإجمال، ونحيل التفصيل إلى آونة أُخرى.

#### ١. الشيعة وتفسير غريب القرآن

ارتحل النبيّ الأكرم وَ اللّهِ اللّهُ عَلَى المسلمون على دراسة القرآن، ولكن أوّل ما فوجئوا به كان هو قصور باع لفيف منهم عن معرفة معاني بعض ألفاظه، فما هذا إلاّ لأنّ في القرآن ما قد ورد بغير لغة أهل الحجاز بشكل عام، لكن ربّا وردت فيه ألفاظ بغير لغة أهل الحجاز بشكل عام، لكن ربّا وردت فيه ألفاظ ذائعة بين القبائل الأُخرى، وقد عقد السيوطي باباً فيما ورد في القرآن بغير لغة أهل الحجاز ، وأظنّ أنّه قد أفرط في هذا الباب، ولكنّه لا يمكن إنكار هذا الأصل في القرآن الكريم من أساسه، وممّا يشهد بذلك ( مفاجأة المسلمين بغريب القرآن ) ما رواه القرطبي في تفسيره فقال:

١. الإتقان: ٢ / ۶٩ – ١٠٠٠.

عن عمر أنّه قال على المنبر: ما تقولون في قوله تعالى: ﴿ أَوْ يَأْخُذَهُمْ عَلَىٰ تَخَوُّفٍ ﴾ فسكتوا، فقام شيخ من هذيل فقال: هذه لغتنا. التخوّف: التنقص، قال: فهل تعرف العرب ذلك في أشعارها ؟ قال: نعم. قال: شاعرنا - زهير - أبو كبير الهذلي يصف ناقة تنقّص السير سنامها بعد تمكِه واكتنازه:

تَخَوَّفَ الرحلُ مِنها تامكاً قَرداً كَما تخوّفَ عُود النبعة السفن ٢ فقال عمر: أيّها الناس عليكم بديوانكم لا يضلّ، قالوا: وما ديواننا ؟ قال: شعر الجاهلية، فانّ فيه تفسير كتابكم ومعاني كلامكم.

روى أبو الصلت الثقفي أنّ عمر بن الخطاب: قرأ قول الله: ﴿ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلُّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيِّقًا حَرَجًا ﴾ ٢ بنصب الراء وقرأها بعض من عنده من أصحاب رسول الله وَاللَّهُ عَلَيْتُ ا بخفض الراء، فقال: أبغوبي رجلاً من كنانة، واجعلوه راعياً وليكن مدلجياً، فأتوه به، فقال له عمر: يا فتى ! ما الحرجة فيكم ؟ فقال: الحرجة فينا الشجرة تكون بين الأشجار الَّتي لا تصل إليها راعية ولا وحشيّة ولا شيء، فقال عمر: كذلك قلب المنافق لا يصل إليه شيء من الخير. \*

روى عبد الله بن عمر قال: قرأ عمر بن الخطاب هذه الآية: ﴿ مَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ ا حَرَج ﴾، ثمّ قال: ادعوا لي رجلاً من بني مدلج، قال عمر: ما الحرج فيكم ؟ قال: الضيق. ٩ وكم لهذه القصص من نظائر في التاريخ، وهذا هو نافع بن الأزرق، لمّا رأى

١. النحل: ٢٧.

٢. التفسير ( للقرطبي ): ١٠ / ١٠، تَمكَ السنام: طال وارتفع، القرد: المتراكم بعض لحمه فوق بعض، النبعة: شجرة من أشجار الجبال، يتخذ منها القسى، السفن: القشر.

۵. كنز العمّال: ١ / ٢٥٧. ۴. الدر المنثور: ٣ / ۴۵. ٣. الأنعام: ١٢٥.

عبد الله بن عباس جالساً بفناء الكعبة، وقد اكتنفه الناس ويسألونه عن تفسير القرآن، فقال لنجدة بن عويمر الحروري: قم بنا إلى هذا الذي يجترئ على تفسير القرآن بما لا علم له به، فقاما إليه فقالا: إنّا نريد أن نسألك عن أشياء من كتاب الله فتفسّرها لنا وتأتينا بمصادقة من كلام العرب، فانّ الله تعالى أنزل القرآن بلسانٍ عربي مبين، فقال ابن عباس: سلاني عمّا بدا لكم، فقال نافع: أخبرني عن قول الله تعالى: ﴿ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشِّصَالِ عِزِينَ ﴾ قال: العزون: الحلق الرقاق، فقال: هل تعرف العرب ذلك ؟ قال: نعم. أما سمعت عبيد بن الأبرص وهو يقول:

فـجاءُوا يُهُ مَعُونَ إليه حتى يكونُوا حولَ منبرَهُ عِنينا في منبرَهُ عِنينا ثمّ سألاه عن أشياء كثيرة عن لغات القرآن الغريبة ففسّرها مستشهداً بالشعر الجاهلي، ربّما تبلغ الأسئلة والأجوبة إلى مائتين، ولو صحّت تلك الرواية لدلّت قبل كلّ شيء على نبوغ ابن عباس في الأدب العربي، وإلمامه بشعر العرب الجاهلي حيث استشهد على كلّ لغة فسّرها بشعر منهم، وقد جاءت الأسئلة والأجوبة في الاتقان. "

وهذه الأحاديث والأخبار تعرب عن أنّ الخطوة الأُولى لتفسير القرآن الكريم كانت تفسير غريبه وتبيين ألفاظه التي ربّما تشكل على البعض، ولعلّ ذلك كان الحافز القوي للفيف من جهابذة الأُمّة، حيث استثمروا تلك الخطوة وبلغوا الغاية فيه من غير فرق بين السنّة والشيعة، ونحن نذكر في هذا المجال ما ألّفه علماء الشيعة وأُدباؤهم بعد ابن عباس، ونكتفي من الكثير بمشاهيرهم الذين كان لهم دوي في الأوساط اللغوية والأدبية، ونترك من لم يكن له ذلك الشأن، فليكن ذلك

١. الرجلان من رؤوس الخوارج، توفي نافع عام ( ٤٥ هـ ) وتوفي نجدة عام ( ٤٩ هـ ).

٢. المعارج: ٣٧. ٣٠. ١٧ - ٨٥ - ٨٨.

عذراً لمن يقف على مؤلّفات لهم في غريب القرآن، ولم نذكرها في تلك القائمة.

٢. غريب القرآن: لمحمد بن السائب الكلبي ( المتوقى ١٤٥ هـ ) وهو من أصحاب الإمام الصادق عالية ووالد هشام بن محمد بن السائب الكلبي العالم المشهور والنسّابة المعروف. ٢

٣. غريب القرآن: لأبي روق عطية بن الحارث الهمداني الكوفي التابعي. قال ابن عقدة: كان ممّن يقول بولاية أهل البيت الميكير . \*

١. رجال النجاشي: ١ / ٧٣ برقم ٤ ؛ بغية الوعاة: ٧٤ ؛ تمذيب التهذيب: ١ / ٩٣ ؛ الطبقات الكبرى: ٤ / ٣٤ ؛
 ميزان الاعتدال: ١ / ٥ وغيرهم من أصحاب المعاجم.

٢. رجال النجاشي: ١ / ٧٨ ؛ تنقيح المقال: ٣ / ١١٩.

٣. كذا في رجال النجاشي، وفي فهرست الشيخ « أبي ورق »، والصحيح هو الأوّل ذكره ابن النديم أيضاً: ص ٥٧.

٩. رجال النجاشي: ١ / ٧٨ ؛ الطبقات الكبرى: ۶ / ٣۶٨ ؛ خلاصة الأقوال: ١٣١ ؛ معجم الأُدباء: ١ / ١٠٧ برقم ٢.

4. غريب القرآن: لعبد الرحمن بن محمد الأزدي الكوفي، جمعه من كتاب أبان ومحمد بن السائب الكلبي، وأبي روق عطية بن الحارث، فجعله كتاباً واحداً فبيّن ما اختلفوا فيه وما اتّفقوا عليه، فتارة يجيء كتاب أبان مفرداً، وتارة يجيء مشتركاً. ١

ويظهر من سند الشيخ الطوسي إليه في الفهرست أنّه ممّن صحب أبان بن تغلب، وينقل عنه ابن عقدة المتوفّى عام ( ٣٣٣ ه ) بواسطة حفيده ( أبو أحمد بن الحسين بن عبد الرحمن الأزدي )، فالرجل من علماء القرن الثاني.

۵. غريب القرآن: للشيخ أبي جعفر أحمد بن محمد الطبري الآملي الوزير الشيعي المتوفي عام ( ٣١٣ هـ ). ٢

9. غريب القرآن: للشيخ أبي الحسن علي بن محمد العدوي الشمشاطي النحوي المعاصر لابن النديم الذي ألّف فهرسته عام ( ٣٧٧ ه ). قال النجاشي: «كان شيخنا بالجزيرة، وفاضل أهل زمانه وأديبهم، له كتب كثيرة منها كتاب « الأنوار والثمار ». قال لي سلامة بن ذكاء: إنّ هذا الكتاب ألفان وخمسمائة ورقة يشتمل على ذكر ما قيل في الأنوار والثمار من الشعر ». ثمّ عدّ كتبه، ومنها كتاب غريب القرآن إلى أن قال: قال سلامة: وكتاب مختصر الطبري، حيث حذف الأسانيد والتكرار، وزاد عليه من سنة ثلاث وثلاثمائة إلى وقته فجاء نحو ثلاثة آلاف ورقة، وتمّم كتاب « الموصل » لأبي زكريا زيد بن محمد، وكان فيه إلى سنة

\_\_\_\_\_

١. فهرست الطوسي: ٩٤١ ؛ رجال النجاشي: ١ / ٧٨. وفي الثاني « الحارث » مكان « الحرث » كما عرفت الاختلاف في « روق » و « ورق ».

٢. فهرست ابن النديم: ٥٨.

( ٣٢١ ه )، فعمل فيه من أوّل سنة ( ٣٢٢ ه ) إلى وقته، وذكر النجاشي فهرس كتبه، منها غريب القرآن. ١

٧. غريب القرآن: للشيخ فخر الدين الطريحي المتوفّى عام ( ١٠٨٥ هـ)، وقد طبع في النجف الأشرف في جزء واحد عام ( ١٣٧٢ هـ)، وأسماه المؤلّف بر نزهة الخاطر وسرور الناظر وتحفة الحاضر ».

٨. مجمع البحرين ومطلع النيرين: وهو في غريب القرآن والحديث ولغتهما للشيخ الطريحي أيضاً،
 وهو كتاب كبير معجم للغاتهما، طبع في ستة أجزاء.

٩. البيان في شرح غريب القرآن: للشيخ قاسم بن حسن آل محيي الدين طبع بالنجف عام (
 ١٣٧٤ ه)، بإشراف وتصحيح مرتضى الحكمى.

• 1. غريب القرآن: للسيد محمد مهدي بن السيد الحسن الموسوي الخرسان يقع في جزءين. ٢ هذه عشرة كاملة نكتفي بها، وهناك كتب أُلّفت في توضيح مفردات القرآن بغير اللغة العربية، فمن أراد فليرجع إلى الفهارس.

فإذا كانت هذه الكتب تمدف إلى تفسير غريب القرآن وتبيين مفرداته، فهناك كتب تمدف إلى تفسير غريب جمله التي جاءت في القرآن بصورة الجاز أو الكناية أو الاستعارة على الفرق الواضح بينها، وإليك بعض ما أُلّف في ذلك الجال:

١. مجاز القرآن: لشيخ النحاة الفرّاء يحيى بن زياد بن عبد الله الديلمي

١. رجال النجاشي: ٢ / ٩٣ برقم ٤٨٧، وترجمة الياقوت في معجم الأُدباء: ١۴ / ٢۴٠ برقم ٣٩.

۲. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ۱۶ / ۵۰ برقم ۳۰۸.

الكوفي الذي توفّ في طريق مكّة عام ( ٢٠٧ ه ). ١

٢. الجاز من القرآن: لمحمّد بن جعفر أبو الفتح الهمداني، المعروف بر المراغي ». يقول النجاشي: كان وجيهاً في النحو واللغة ببغداد، حسن الحفظ، صحيح الرواية فيما نعلمه، ثمّ ذكر كتبه وقال: كتاب ذكر الجاز من القرآن. ٢

٣. مجازات القرآن: للشريف الرضي وهو أحسن ما أُلّف في هذا المجال، وأسماه « تلخيص البيان في مجازات القرآن »، وقد طبع مرّات أحسنها ما قام بطبعه مؤتمر الذكرى الألفيّة للسيد الشريف الرضي عام (١٤٠٤)، وهو من أنفس الكتب.

هؤلاء مشاهير المؤلّفين في غريب القرآن ولغته ومجازاته، وهناك عدّة أُخرى جالوا في هذا الميدان، لكن لا على وجه الاستقلال، بل أدرجوه في التفسير. فهذا هو الشيخ الطوسي يبيّن مفردات القرآن واشتقاقاتها بوجه دقيق في تبيانه، كما أنّ أمين الإسلام الطبرسي قام بهذه المهمّة في تفسيره «مجمع البيان»، ولو قام الباحث باستخراج ما ذكره هذان العلمان في مجال مفردات الكتاب العزيز لجاء كتاباً حافلاً.

وفي الختام ننبّه على نكتة، وهو أنّ التفسير اللغوي للقرآن صار أمراً رائجاً في عصرنا هذا واشتهر باسم التفسير البياني، ومن المصرّين على هذا النمط من التفسير أمين الخولي المصري، والكاتبة المصرية عائشة بنت الشاطئ، وقد انتشرت منهما في ذلك المجال كتب، وقاما بتفسير القرآن بالرجوع إلى نفس القرآن الكريم، والتفتيش عن موارد استعمالها في جميع الآيات، وهذا النمط من التفسير يعالج

١. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ١٧ / ٣٥١ برقم ١٥٤٧.

٢. رجال النجاشي: ٢ / ٣١٩ برقم ١٠٥٤.

جانباً واحداً من مهمّة التفسير، وهناك جوانب أُخرى لا يستغني الباحث عنها إلا بالتمسّك بصحيح الأثر وغيره.

#### ٢. الشيعة والتفسير الموضوعي بأقسامه

إنّ نزول القرآن نجوماً، وتوزع الآيات الراجعة إلى أكثر الموضوعات في سور القرآن يقتضي نمطاً آخر من التفسير غير تفسير القرآن سورة فسورة وآية فآية، وهذا النمط عبارة عن تفسيره حسب الموضوع بجمع آيات كلّ موضوع في محل واحد وتفسير مجموعتها مرّة واحدة، مثلاً المفسّر الذي يحاول التعمق في الحديث عن السماء والأرض، أو عن المعاد، أو قصص الأنبياء، أو في أفعال الإنسان من جهة الجبر والاختيار، لابد أن يتبع هذا النمط الذي ذكرناه ليتمكّن من جمع أطراف الموضوع جمعاً كاملاً وشاملاً.

إنّ من جملة الأسباب التي دعت إلى ظهور عقائد مختلفة بين المسلمين، وتشبّث صاحب كلّ مذهب بآيات القرآن، هو أخّم اهتمّوا بقسم خاص من آيات الموضوع دون الأخذ بكلّ ما يرجع إليه، ولو أخّم اهتموا في كلّ مسألة من المسائل الاعتقادية بمجموع الآيات لدرؤوا عن أنفسهم الوقوع في المهاوي السحيقة.

ومن باب المثال نذكر أصحاب عقيدة الجبر في أفعال الإنسان، أو مذهب التفويض فيها، فاغم ابتلوا بما ذكرناه، وخبطوا خبطة عشواء في فهم المقاصد الإلهيّة وتفسيرها. إنّ الرجوع إلى الفهارس ومعاجم الكتب خصوصاً فيما ألّف في أحوال رجال كانوا يعيشون في القرون الأولى الإسلامية إلى رابعة القرون وخامستها يكشف عن أنّ هناك لفيفاً من علماء الشيعة وفطاحلهم الهتموا بهذا النمط من

التفسير في إطار خاص، فترى أخم ألفوا كتباً تفسيريّة في خصوص موضوعات محدودة، فجمعوا آياتها في رسائلهم وكتبهم وأدّوا حقّ الكلام في الموضوع الذي لا يمكن في النمط الآخر من التفسير، ونذكر في المقام بعض ما ألّف في ذلك المجال:

### أ: المحكم والمتشابه

إِنَّ القرآن الكريم يصنف الآيات القرآنية ويقسمها إلى محكم ومتشابه، فالمحكم هو أُمّ الكتاب، والمتشابه ما يجب أن يرجع إليها في تبيين مفهومه، فكأنّ المحكم أصل، والمتشابه فرع، ويجب أن نستعين في فهم المتشابه بالأُمّ، قال سبحانه: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾. ١

ثمّ إنّه وقع الاختلاف في تفسير المتشابه إلى أقوال كثيرة ذكرها الفخر الرازي في تفسيره، وأنحاها إلى قرابة عشرين قولاً لا يسع المقام ذكرها ونقدها، وإثمّا الغرض هو الإشارة إلى ما قام به الشيعة الإمامية طوال القرون من تأليف رسائل خاصّة في ذلك الموضوع، والبحث عن الآيات المتشابحة إلى جانب الآيات المحكمة، ونذكر في هذه القائمة مشاهير المؤلّفين ونترك الباقي لأصحاب المعاجم:

1. متشابه القرآن: لإمام القرّاء أحد البدور السبعة، أبي عمارة، حمزة بن حبيب الزيّات الكوفي، من أصحاب الإمام الصادق عليّاً ، والمتوفّ أيّام المنصور، عام ( ١٥٨ ه )، ذكره ابن النديم. ٢

۱. آل عمران: ۷. النديم: ۶۱

- 7. محكم القرآن ومتشابهه: لسعد بن عبد الله بن أبي خلف الأشعري القمي. قال النجاشي: شيخ هذه الطائفة وفقيهها ووجهها، إلى أن قال: ولقي مولانا أبا محمد عليه ، له كتاب ناسخ القرآن ومنسوخه ومحكمه ومتشابهه، والظاهر أنّ كتابه في فصلين أحدهما: الناسخ والمنسوخ، والثاني: في المحكم والمتشابه، أو هما رسالتان جمعهما في جزء واحد، توفيّ سعد عام ( ٣٠١ ه ). ١
- ٣. متشابه القرآن: تأليف أبي محمد الحسن بن موسى النوبختي. قال النجاشي: شيخنا المتكلّم المبرز على نظرائه في زمانه قبل الثلاثمائة وبعدها، ثمّ عدّ كتبه الكثيرة وقال: « ... متشابه القرآن، وله مجالس مع الشيخ أبي القاسم البلخي المعتزلي ( المتوفّى ٣١٩ هـ ). ٢
- ۴. متشابه القرآن: للشيخ أبي عبد الله محمد بن هارون، أستاذ الشيخ محمد ابن المشهدي،
   صاحب « المزار »، ( المتوفي عام ۵۳۰ ه ). ۳
- ۵. متشابه القرآن ومختلفه: تأليف الشيخ رشيد الدين محمد بن علي بن شهر آشوب السروي المازندراني، المولود عام ( ۴۸۸ ه )، وهو كتاب نفيس ينبئ عن طول باعه، وسيوافيك الكلام فيه في قائمة أعلام التفسير في القرن السادس.
- ٩٠٥ متشابه القرآن: لصدر المتأهّين المولى محمد بن إبراهيم الشيرازي، المولود عام ( ٩٧٩ ه )،
   والمتوفّق عام ( ١٠٥٠ ه ). \*

١. رجال النجاشي: ١ / ٢٠١ برقم ۴۶۵. ٢. رجال النجاشي: ١ / ١٧٩ برقم ١۴۶.

٣. أمل الآمل: ٢ / ٣١١ برقم ٩۴٧، يعرّفه بقوله: فاضل جليل، صالح فقيه، له كتب: منها: مختصر التبيان في تفسير القرآن، وكتاب متشابه القرآن ....

۴. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ١٩ / ٤٢ برقم ٣٢٨.

٧. متشابحات القرآن ومحكماته: تأليف العلّامة محمد هادي معرفة، وهو يشكّل جزءاً خاصّاً من موسوعته: « التمهيد في علوم القرآن »، وقد درس الآيات المتشابحة حسب ترتيب السور، وهو كتاب ممتع.

٨. أضواء على متشابهات القرآن: تأليف الشيخ خليل ياسين المعاصر، طبع في بيروت في جزءين
 عام ( ١٣٨٨ هـ ).

ونكتفي بما ذكر، وقد قام المعاصرون بتأليف رسائل مستقلة حول متشابهات القرآن، وفيما ذكرنا غني وكفاية.

#### ب: الناسخ والمنسوخ

إنّ البحث عن الناسخ والمنسوخ في القرآن الكريم من الموضوعات التي لفتت نظر الباحثين والمحقّقين، وقد ألّف في ذلك الموضوع كتب ورسائل، وقد قام أبو بكر النحّاس بجمع الآيات التي ادّعى نسخها في كتاب أسماه « الناسخ والمنسوخ » فبلغت (١٣٨) آية.

إنّ النسخ في الاصطلاح عبارة عن « رفع أمر ثابت » في الشريعة المقدّسة بارتفاع أمده وزمانه، والمعروف بين الإلهيين، جواز النسخ أي رفع الحكم عن موضوعه في عالم التشريع والإنشاء، وخالف في ذلك اليهود، فادّعوا استحالة النسخ، واستندوا في ذلك إلى شبه واهية. ١

والمقصود في المقام هو نسخ الأحكام الواردة في القرآن الكريم، لا مطلق نسخ الأحكام وإن لم يرد في القرآن الكريم، فانّ القسم الثاني ممّا لا كلام فيه، فقد

١. قوانين الأُصول: ٢ / ٩٢، المقصد الخامس في النسخ.

صرّح القرآن الكريم بنسخ لزوم التوجّه إلى القبلة الأُولى في الصلاة، والكلام في أن يكون شيء من أحكام القرآن منسوخاً بالقرآن أو بالسنّة القطعية أو بالإجماع، وقد قسّموا النسخ إلى ثلاثة أقسام

- ١. نسخ التلاوة والحكم.
- ٢. نسخ التلاوة دون الحكم.
- ٣. نسخ الحكم دون التلاوة.

والأوّل: بيّن الفساد لا يقول به إلّا القائل بالتحريف في الكتاب العزيز، والمسلمون برآء منه إلّا الحشوية من العامّة وبعض الأخباريّين من الخاصّة.

ومُثّل للثاني: بآية الرجم، وانّه كان في القرآن الكريم ثمّ نسخ، والقول به أيضاً يلازم القول بالتحريف المصون عنه كتاب الله العزيز.

والقسم الثالث: هو المشهور بين العلماء والمفسّرين، فأنكر جماعة وجوده، وخالفهم بعض آخر بعد الاتّفاق على الإمكان، والعدد الذي ذكره النحّاس إفراط، كما أنّ نفيه من رأس تفريط، والتحقيق موكول إلى محلّه، وها نحن نذكر في هذا المقام الرسائل المؤلّفة في هذا الموضوع من غير فرق بين أن يكون المؤلّف مثبتاً، أو نافياً وإليك البيان:

1. الناسخ والمنسوخ: لعبد الله بن عبد الرحمن الأصم المسمعي، المنسوب إلى طائفة من العرب باسم المسامعة ذكره النجاشي، وقال: وله كتاب الناسخ والمنسوخ ايروي عنه محمد بن عيسى بن عبيد المتوفّى عام ( ٢۶٢ ه )، ويروي هو عن مسمع بن كردين، وهو من أصحاب الإمام الصادق عليلاً .

١. رجال النجاشي: ٢ / ١٥ برقم ٥٥٤ ؛ الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٢٢ / ١٢ برقم ٥٩.

\_\_\_\_

- الناسخ والمنسوخ: تأليف حسن بن واقد الذي هو أخو عبد الله بن واقد المعدود من أصحاب الإمام الصادق عليه . \
- ٣. الناسخ والمنسوخ: لدارم بن قبيصة التميمي الدارمي السائح، وهو ممّن روى عن الإمام الرضا عليه وله كتاب آخر باسم الوجوه والنظائر. ٢
- 4. الناسخ والمنسوخ: تأليف حسن بن علي بن فضّال الكوفي، من أصحاب الإمام الرضا عليه المتوفّى عام ( ۴۲۲ هـ ).
- ٥. الناسخ والمنسوخ: لأحمد بن محمد بن عيسى الأشعري. قال النجاشي: شيخ القميين ووجههم وفقيههم غير مدافع، وكان أيضاً الرئيس الذي يلقى السلطان، ولقي الرضا عليه وله كتب، ولقي أبا جعفر الثاني وأبا الحسن العسكري، له كتاب الناسخ والمنسوخ \* توفي بعد سنة (٢٧٢)، أو (٢٨٠).
- 4. الناسخ والمنسوخ: لسعد بن عبد الله بن أبي خلف الأشعري القمي، شيخ هذه الطائفة وفقيهها ووجهها، ولقي مولانا أبا محمد العسكري، ثمّ ذكر كتبه، منها ناسخ القرآن ومنسوخه ومحكمه ومتشابحه، توقيّ عام ( ٢٩٩ هـ) أو ( ٣٠١ هـ). ٥
- ٧. الناسخ والمنسوخ: لشيخ القميين علي بن إبراهيم بن هاشم الذي كان حيّاً عام ( ٣٠٧ هـ
   )، وقد أكثر الكليني النقل عنه. \*

١. فهرست ابن النديم: ۵٧ ؟ الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٢٢ / ١١ برقم ٥٢ ونقله عن النجاشي أيضاً ولم نجده، وله

١. فهرست ابن النديم: ۵۷ ؟ الدريعة إلى تصانيف الشيعة: ١١ / ١١ برقم ٥١ ونفلة عن النجاشي أيصاً ولم مجده، وله تفسير أيضاً سيوافيك في محلّه.

٢. رجال النجاشي: ١ / ٣٧٢ برقم ٤٢٧. ٣. رجال النجاشي: ١ / ١٢٧ برقم ٧١.

۴. رجال النجاشي: ١ / ٢١٤ برقم ١٩٤. م. رجال النجاشي: ١ / ٢٠١ برقم ۴۶۵.

۶. رجال النجاشي: ۲ / ۸۶ برقم ۶۷۸.

A. الناسخ والمنسوخ: لعبد العزيز بن يحيى بن أحمد بن عيسى الجلودي الأزدي البصري، شيخ البصرة وأخباريها، وكان عيسى الجلودي من أصحاب أبي جعفر عليه ذكره النجاشي وذكر له كتباً كثيرة، منها كتاب الناسخ والمنسوخ، كما ذكر له كتاب التفسير وسيجيء في محلّه، وهو من شيوخ محمد بن جعفر بن قولويه، مؤلّف كامل الزيارات ( المتوفّى عام ٣۶٧ ه ). ١

٩. الناسخ والمنسوخ: لمحمد بن العباس المعروف بابن الحجام يروي عنه التلعكبري سماعاً عنه
 سنة ( ٣٢٨ ه ). ٢

• 1. الناسخ والمنسوخ: للشيخ الصدوق، ( المتوفّى عام ٣٨١ هـ)، والنسخة موجودة بالنجف الأشرف مكتبة الشيخ علي كاشف الغطاء واحتمل شيخنا المجيز الطهراني أن تكون النسخة للناسخ والمنسوخ تأليف الشيخ عبد الرحمن بن محمد العتائقي الحلي، كما سيجيء.

11. الناسخ والمنسوخ من القرآن العظيم: لقطب الدين سعيد بن هبة الله ابن الحسن الراوندي ( المتوفي عام ۵۷۳ هـ ) توجد منه نسخة في طهران، وهو مؤلّف « الخرائج والجرائح » المعروف. \*

11. الناسخ والمنسوخ: لعبد الرحمن بن محمد العتائقي الحلي، المتوفى عام ( ٧٤٠ ه )، والنسخة موجودة في النجف. ٥

١. رجال النجاشي: ٢ / ٥٤ برقم ٤٣٨ ؛ الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٢٢ / ١١ برقم ٥٤.

٢. فهرست الطوسي: ١٧٧ برقم ٥٤٢.

٣. رجال النجاشي: ٢ / ٣١١ برقم ١٠٥٠ ؛ الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٢٢ / ١١ برقم ٥٥.

الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٢٢ / ١١ برقم ٥٧.

۵. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ۲۲ / ۱۴ برقم ۶۹.

17. الناسخ والمنسوخ: لجمال الدين أحمد بن عبد الله بن محمد بن علي بن الحسن بن المتوّج البحراني من أجلاء تلاميذ فخر المحققين ( المتوفّى عام ٧٧١ ه )، والمعاصر للشهيد الأوّل، ( المتوفّى عام ٧٨٤ ه )، وقد بسط في الكتاب القول في بيان الآيات الناسخة والمنسوخة، قال سليمان الماحوزي: « وقد قرأته على بعض مشايخي في حداثة سيّي، سنة ( ١٠٩١ ه ) » والنسخة موجودة في النجف الأشرف ١.

14. الناسخ والمنسوخ: لعلي بن شهاب الدين الحسيني العلوي الهمداني، ( المتوفّى عام ٧٨٠ هـ )، ومنه نسخة في مكتبة المرعشي بقم. ٢

10. الناسخ والمنسوخ من الآيات القرآنية: لفخر الدين أحمد بن عبد الله بن سعيد بن المتوّج البحراني، شيخ ابن فهد الحلي، (المتوفّى عام ٨٤١ه)، وتلميذ فخر المحققين، (المتوفي عام ٧٧١ه) وهو غير جمال الدين أحمد بن عبد الله الذي مضى برقم ١٣٠٠.

16. الناسخ والمنسوخ: لشهاب الدين أحمد بن فهد الاحسائي مؤلّف خلاصة التنقيح ( المتوفّ م ١٠٥ هـ)، وقد ٨٠٥ هـ) شرحه عبد الجليل الحسيني القاري، شارح الجزرية في التجويد سنة ( ٩٧٢ هـ)، وقد شرح هذا الكتاب سنة ( ٩٧٢ هـ)، وطبع في طهران ( عام ١٣٨٤ هـ). \*

١٧. الناسخ والمنسوخ: للشيخ محمد مهدي بن جعفر الكاشاني الموسوي،

١. المصدر نفسه: ٢٢ / ٩ برقم ٤٧.

۲. المصدر نفسه: ۲۲ / ۱۲ برقم ۶۲.

٣. المصدر نفسه: ٢٢ / ١٣ برقم ٤٨.

۴. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ۲۲ / ۱۰ برقم ۴۹.

ألَّفه عام ( ١٢٥٠ ه )، وهو حفيد الوحيد البهبهاني. ١

11. الناسخ والمنسوخ: للشيخ محمد شريف الموسوي الاصفهاني المجاز من الفاضل الايرواني، ( المتوفي عام ١٢٠۶ هـ)، والشيخ زين العابدين المازندراني الحائري، طبع مع رسالته « نسيم السحر » في سنة ( ١٣٢٣ هـ). ٢

هؤلاء مشاهير المؤلّفين في الناسخ والمنسوخ، ومن أراد التوسّع فليرجع إلى المعاجم والفهارس، غير أنّ هنا لفيفاً من أعلام الطائفة درس مسألة الناسخ والمنسوخ في الذكر الحكيم دراسة معمّقة في ثنايا تفسيرهم أو مقدّماته، وأخصّ بالذكر ما دبّجته يراعة المرجع الإسلامي الكبير السيد أبو القاسم الموسوي الخوئي - دام ظلّه \_، فقد طرح القسم الثالث من الناسخ والمنسوخ في كتابه «البيان في تفسير القرآن »، واقتصر في البحث على (٣٤) آية، وخرج بأخمّا غير منسوخة. "

والجدير بالذكر أنّه لم يبحث عن آية العدّة، أعني قوله سبحانه: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا وَصِلَيَّةً لأَزْوَاجِهِم مَّتَاعًا إِلَى الحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ ﴾ \*، فانّ هذه الآية ناظرة إلى الحول المعروف في الجاهلية الذي كان عدّة للنساء فيها، وقد أقرّ القرآن هذا الحكم مؤقّتاً ونسخ حكماً بقوله سبحانه: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا يَتَرَبَّصُنُ نِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةً أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ﴾ م، فقد تضافرت النصوص على ذلك من أئمّة أهل البيت. \*

۴. البقرة: ۲۴۰.

١. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٢٢ / ١٣ برقم ٤٥.

۲. المصدر نفسه: ۲۴ / ۱۱ برقم ۵۴.

٣. البيان: ٢٧٧، ٣٨١.

۵. البقرة: ۲۳۴.

وسائل الشيعة: ١٥ / ٢٥١، الباب ٣٠ من أبواب العدد.

# ج: آيات الأحكام

الآيات التي تقع ذريعة لاستنباط الأحكام الشرعية المتعلّقة بعمل المكلّف في حياته الفردية والاجتماعية هي الآيات المعروفة بآيات الأحكام، وهي على المشهور ثلاثمائة آية تقريباً، وهناك أناس يستنبطون من كثير من الآيات القرآنية أحكاماً عملية، ولا تعدّ من آيات الأحكام وقد تعرّفت على بعضها في الأحاديث المرويّة عن الإمام الجواد والإمام الهادي عليهيّل .

وقد أفردها لفيف من علماء الشيعة بالتأليف والتفسير بين رسائل صغيرة إلى كتب حافلة بالتحقيق، وربّما حازوا قصب السبق في هذا المضمار كما سيتضح، وإليك أسماء مشاهيرهم في هذا المفصل مقتصرين عليهم:

1. آيات الأحكام: لأبي نصر محمد بن السائب بن بشر الكلبي من أصحاب أبي جعفر الباقر وأبي عبد الله الصادق عليها (المتوفّى عام ۱۴۶ه)، وهو والد هشام الكلبي النسّابة الشهير، وصاحب التفسير الكبير الذي هو أبسط التفاسير كما أذعن به السيوطي في الإتقان.

قال ابن النديم في الفهرست عند ذكره للكتب المؤلّفة في أحكام القرآن ما لفظه:

«كتاب أحكام القرآن للكلبي رواه عن ابن عباس، وهو أوّل من صنّف في هذا الفن لا الإمام الشافعي محمّد بن إدريس المتوفّ سنة ( ٢٠٢ ه ) كما زعم السيوطي، وكيف لا يكون كذلك وقد توفيّ الكلبي قبل ولادة الشافعي بأربع سنين حيث ولد الشافعي عام ١٥٠. ١

\_\_\_\_

ا. فهرست ابن النديم: ۵۷ ؛ تأسيس الشيعة لفنون الإسلام: ٣٢١. لاحظ الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ١ / ۴٠ برقم
 ١٩٢.

- ٢. آيات الأحكام، الموسوم بمنهاج الهداية: للشيخ جمال الدين أحمد بن عبد الله بن محمد بن علي بن الحسن بن المتوّج البحراني، تلميذ فخر المحقّقين. ١
- ٣. آيات الأحكام، الموسوم بالنهاية في تفسير خمسمائة آية: للشيخ فخر الدين أحمد بن عبد الله بن سعيد بن المتوّج البحراني، وهذا المؤلّف، والمؤلّف المتقدّم من أُسرة واحدة، وكلاهما من تلامذة فخر المحقّقين. ٢
- 4. آيات الأحكام: للشيخ ناصر بن الشيخ أحمد بن الشيخ عبد الله بن المتوّج البحراني، ووالده الشيخ أحمد من تلامذة فخر المحقّقين ابن العلّامة الحلّي ( المتوفّى عام ٧٧١ ه )، حكى شيخنا المجيز في « الذريعة » عن أُستاذه المجيز السيد حسن الصدر أنّه رآه في مكتبات النجف. "
- ٥. آيات الأحكام: للشيخ أبي عبد الله المقداد بن عبد الله بن محمد بن الحسين بن محمد السيوري الأسدي الحلّي ( المتوفّي عام ٨٢٥ ه )، وقد طبع باسم «كنز العرفان في فقه القرآن »، وهو من أنفس الكتب في موضوعه، وقد ترجم إلى الفارسيّة والأُردُويَّة حسب ما حكاه السيّد شهاب الدين المرعشي يَشِيُّ في تقديمه على مسالك الأفهام.
- 9. آيات الأحكام، الموسوم بمعارج السؤول ومدارج المأمول: لكمال الدين حسن بن شمس الدين محمد الاسترآبادي النجفي، ألّفه سنة ( ٨٩١ ه ). \*
  - ٧. آيات الأحكام، للمولى شرف الدين على بن محمد الشيفنكي ( المتوفّى عام

١. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ١ / ٤٢ برقم ٢١١.

٢. المصدر السابق: برقم ٢١٣.

٣. المصدر السابق: برقم ٢٢٠.

۴. المصدر السابق: برقم ۲۱۷.

- ٩٠٧ هـ ) حكاه شيخنا المجيز عن رياض العلماء، وحكاه هو عن تاريخ حسن بيك روملو. ١
- ٨. آيات الأحكام، للمحقق أحمد بن محمد الأردبيلي ثمّ النجفي، ( المتوفّى عام ٩٩٣ هـ)، وطبع باســـم « زبدة البيان في براهين أحكام القرآن » مرّتين، مرّة بطهران عام ( ١٣٠٥ هـ)، وأُخرى في سنة ( ١٣٨٤ هـ)، محققة منقّحة.
- ٩. آيات الأحكام، للعلامة الأمير أبو الفتح بن الأمير مخدوم بن الأمير شمس الدين محمد الحسيني ألّفه للسلطان محمد قطب شاه سنة ( ١٠٢١ هـ)، وطبع في تبريز.
- 1 . آيات الأحكام، للسيد ميرزا محمد الحسيني الاسترآبادي، صاحب الكتب الرجالية الشهيرة: « الكبير » و « الوسيط » و « الصغير »، وقد توقيّ عام ( ١٠٢۶ ه )، ومنه نسخة في مكتبة المرعشي. ٢
- 11. آيات الأحكام: للشيخ أبي عبد الله محمد بن الجواد شمس الدين الكاظمي، والمشتهر بالفاضل الجواد من تلاميذ شيخنا البهائي ( المتوفّى ١٠٣٠ هـ)، وقد شرح كتاب أستاذه في الحساب، أعني: خلاصة الحساب، وطبع الشرح بطهران عام ( ١٢٧٣ هـق )، وقد طبعت آيات الأحكام باسم « مسالك الأفهام إلى آيات الأحكام » في جزءين كبيرين وعنيت بنشره وتحقيقه المكتبة المرتضوية.
- 11. آيات الأحكام: للشيخ أحمد بن إسماعيل بن العلّامة الشيخ عبد النبيّ الجزائري النجفي ( المتوفّ سنة ١١٥٠ هـ) طبع باسم « قلائد الدرر »، وقد

١. مقدّمة مسالك الأفهام ( تقديم آية الله المرعشي ): ١٠.

٢. الذريعة: ١ / ٤٣ ؛ مقدمة مسالك الأفهام: ١١.

طبع مرّتين، مرّة في طهران وأُخرى بالنجف الأشــرف عام ( ١٣٨۶ هـ)، شــكر الله مسـاعي الجميع.

هذه اثنا عشر تأليفاً حول آيات الأحكام اكتفينا بها، ومن أراد التوسّع والوقوف على ما ألّفه أصحابنا حول آيات الأحكام من رسائل وكتب وموسوعات، فعليه الرجوع إلى معاجم الكتب. اوهذه الكمّية الهائلة تعرب عن عناية الشيعة بفهم القرآن الكريم، وتبويب مفاهيمه.

# د: ما نزل من القرآن في حقّ النبيّ والآل

لم ينحصر هذا النمط من التفسير (أي التفسير الموضوعي) فيما سبق من الموضوعات ( المحكم والمتشابه، الناسخ والمنسوخ، وآيات الأحكام)، بل توجّهت همم الأصحاب وعنايتهم إلى تأليف رسائل وكتب في موضوعات قرآنيّة، نظير ما نزل من الآيات في حقّ أهل البيت، وإليك نزراً يسيراً ممّا أُلّف في هذا المجال من الأقدمين، وأمّا المتأخّرين فهو على عاتق المعاجم القرآنيّة.

إِنّ أهل البيت الهِيَّاثِ مُمّن خصّهم الله سبحانه بالذكر في غير واحد من الآيات، فقال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ \* وقال سبحانه: ﴿ قُل لاَّ السَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾ \*، وقال سبحانه: ﴿ وَآتِ ذَا الْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلا تُبَذِّرْ تَبْذِيرًا ﴾ \*

١. لاحظ: الذريعة: ١ / ٤٠ - ٤۴ وج ٤ / ٢٣٢ - ٣٥١، وتقديم آية الله المرعشي لكتاب مسالك الأفهام.

٢. الأحزاب: ٣٣.

٣. الشورى: ٢٣.

إلى غير ذلك من الآيات، فلا عتب على المفسّر الواعي أن يخصّ أهل البيت بالتفسير الموضوعي ويفرد آياته بالتأليف، وكيف لا يكون كذلك وقد روى عكرمة عن ابن عباس، وقال: ما نزل من القرآن ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ إلّا وعليُّ رأسها وأميرها، وقد عاتب الله أصحاب محمد في غير مكان، وما ذكر عليّاً إلّا بخير. ١

وروى سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: ما نزل في أحد من كتاب الله ما نزل في عليِّ. ٢ وقال ابن عباس: نزلت في عليّ أكثر من ثلاثمائة آية في مدحه. ٢

ولأجل هذا وذاك قام لفيف من المفسّرين والمحدّثين من العامّة والخاصّة بتأليف رسائل مفردة في هذا المجال، وفي الحقيقة كلّها تفاسير موضوعيّة نذكر منها ما يلي:

1. ما نزل من القرآن في علمي علي التيلان : تأليف هارون بن عمر بن عبد العزيز ابن محمد، أبو موسى المجاشعي، صحب الإمام الرضا عليلان وله هذا الكتاب. \*

٢. ما نزل من القرآن في عليّ عليّ عليّ الله : تأليف عبد العزيز بن يحيى بن أحمد بن عيسي الجلودي الأزدي البصري من أصحاب الإمام الجواد عليه فله تآليف كثيرة ذكرها النجاشي، وله كتاب التفسير كما سيوافيك في قائمة التفاسير الروائيّة. ٥

٣. ذكرما نزل من القرآن في أهل البيت البيلي : تأليف أحمد بن الحسن

١. مسند أحمد بن حنبل: ١ / ١٩٠ ؛ تاريخ الخلفاء: ١٧١.

٢. الصواعق المحرقة: ٧٤، الباب التاسع، الفصل الثالث.

٣. تاريخ الخلفاء: ١٧٢.

۴. رجال النجاشي: ۲ / ۴۰۶، برقم ۱۱۸۳.

۵. رجال النجاشي: ۲ / ۵۴ برقم ۶۳۷.

الاسفرائيني، المفسّر الضرير، قال النجاشي: له كتاب المصابيح في ذكر ما نزل من القرآن في حقّ أهل البيت علي الله النبيت علي الله الله المعت أبا العباس أحمد بن علي بن نوح يمدحه ويصفه. ١

4. ما نزل من القرآن في أمير المؤمنين عليه : تأليف إبراهيم بن محمد بن سعيد بن هلال بن عاصم بن سعد بن مسعود الثقفي، أصله كوفي، وسعد بن مسعود أخو أبي عبيد بن مسعود عم المختار، وانتقل إلى إصفهان وأقام بها، وقد وفد إليه أحمد بن خالد المتوفي عام ( ۲۷۴ هـ) وسألوه الانتقال إلى قم فأبي، وله كتب ممتعة في التاريخ والسيرة، وهو مؤلف « الغارات » المعروفة. ٢

۵. كتاب ما نزل من القرآن في أهل البيت الهيلان : تأليف محمد بن العباس بن علي بن مروان الماهيار المعروف بابن الحجام، قال النجاشي: ثقة ثقة، من أصحابنا عين، سديد، كثير الحديث، له كتاب ما نزل من القرآن في أهل البيت، وقال جماعة من أصحابنا: إنّه كتاب لم يصنّف في معناه مثله، قيل: إنّه ألف ورقة، وذكره الشيخ في رجاله في باب من لم يرو عنهم الهيلان برقم (٧١)، وقال: سمع منه التلعكبري سنة ( ٣٢٨ ه )، وله منه إجازة، وذكره في الفهرست برقم ٣٤٩. ٢

٠٠ كتاب ما نزل من القرآن في أمير المؤمنين عليه : تأليف محمد بن أحمد بن عبد الله بن إسماعيل الكاتب، أبو بكر يعرف بابن أبي الثلج، وأبو الثلج هو عبد الله بن إسماعيل، ثقة، عين، كثير الحديث، وذكر النجاشي فهرس كتبه، ومنها

۱. رجال النجاشي: ۱ / ۲۳۸ برقم ۲۲۹.

٢. رجال النجاشي: ١ / ٩٠ برقم ١٨ ؛ فهرست الطوسي: ٢٧ - ٢٩ برقم ٧.

٣. رجال النجاشي: ٢ / ٢٩٤ برقم ١٠٣١، ولاحظ الرجال والفهرست للشيخ الطوسي.

تاريخ الأئمة عليه وقد طبع أخيراً، وذكره الخطيب في تاريخه الوذكره الشيخ في رجاله في باب من لم يرو عنهم برقم (٤٢)، وقال: سمع منه التلعكبري سنة ( ٣٢٢ هـ )، وما بعدها إلى سنة ( ٣٢٥ هـ )، وفيها مات، وله منه إجازة. ٢

٧. ما نزل من القرآن في أهل البيت المهم الحسين بن الحكم الجبري الكوفي، وطبع عام ( ١٣٧٥ هـ)، وقدّم له: العدّمة السيد أحمد الحسيني استقصى فيها ما ألّف من التفاسير في أهل البيت من القدماء فبلغ (٤٤) كتاباً حيّاه الله وبياه.

هذه نماذج ممّا أُلّف حول أهل البيت من الكتب والرسائل بشكل التفسير الموضوعي نقتصر على ذلك، وإنّ التوسّع يخرجنا عمّا هو الهدف، وهو الإشادة بذكر المفسّرين من الشيعة في المجالات المختلفة، ومن سيبر المعاجم، وكتب التراجم وقف على أنّ موضوع مناقب أهل البيت وفضائلهم - كتاباً وسنة - كان موضع اهتمام العلماء منذ الصدر الأوّل وفي القرون التالية إلى القرن الحاضر.

ولو جمعت تلك الكتب المطبوعة والمخطوطة الموجودة منها، لشكلت مكتبة كبرى، والجدير بالذكر أنّ المحقّق السيد عبدالعزيز الطباطبائي - رحمه الله - قام مشكوراً بفهرسة كبيرة في خصوص مناقب آل البيت، وأسماه به « أهل البيت في المكتبة العربية »، ولو ضمّ إليها ما ألّف بسائر اللغات لضاق النطاق على المحصى والمؤلّف.

۱. تاریخ الخطیب: ۱ / ۲۴۹.

٢. رجال النجاشي: ٢ / ٢٩٩ برقم ١٠٣٨، وقد عرفت سائر المصادر في المتن.

٣. لاحظ المقدّمة للمصحّح: ١٢ - ١٧.

### ه: التأليف حول أمثال القرآن وأقسامه وقصصه

قد ورد في القرآن الكريم قرابة ستين مثلاً، والمثل بطبعه يقرب البعيد، ويصب المعقول في قالب المحسوس، وقد أفرد غير واحد من علماء الشيعة أمثال القرآن بالبحث والتأليف. هذا ابن النديم يعرف أبا علي بن أحمد بن الجنيد (المتوفّى ٣٨١ هـ) بأنّه قريب العهد، من أكابر الشيعة، ثمّ يذكر كتبه ويقول في موضع آخر منه عند تسمية الكتب المؤلّفة في معان شتّى من القرآن ما لفظه: « وكتاب الأمثال لابن الجنيد ». ا

فلو قام ابن الجنيد وهو من قدماء علمائنا بهذا المجهود، فقد قام الشيخ أحمد بن عبد الله التبريزي النجفي ( المتوفّى عام ١٣٢٧ هـ ) بجمع الأمثال القرآنية وتفاسيرها وما يتعلّق بها وأسماه « روضة الأمثال » وطبع عام ( ١٣٢٥ هـ ) ، وقد تضافر التأليف حول أمثال القرآن في العصر الحاضر من أكابر الشيعة باللغتين العربية والفارسية، وطبع الأكثر باسم أمثال القرآن. ٢

كما قد ورد في القرآن الكريم قرابة أربعين قسماً حلف فيه سبحانه بالشمس والقمر والليل والنهار إلى غير ذلك من عظائم الموجودات، المليئة بالأسرار، وما هذا إلّا ليتدبّر الإنسان فيها ويقف على ما فيها من العجائب والغرائب، حتى أنّه سبحانه حلف في سورة الشمس أحد عشر مرّة بأشياء كالشمس والقمر والليل والنهار والسماء والأرض والنفس، ثمّ رتّب عليها جواباً، وقال:

١. فهرست ابن النديم: ۶۴ و ۲۱۹.

۲. الذريعة: ۱۱ / ۲۸ برقم ۱۷۵۰.

٣. كأمثال القرآن للدكتور إسماعيل، ط طهران / ١٣٤٨ هـ.ش؛ وأمثال القرآن لعلى أصغر حكمت الشيرازي.

زَكَّاهَا ﴾، وقد بحث المفسرون عن هذه الأقسام وتركوا البحث عن أمر مهم، وهو ما هو الصلة بين المقسم به وجوابه، حتى أنّ ابن القيّم ( المتوفّ ٧٥١ ه ) أفرد كتاباً في أقسام القرآن، طبع باسم أقسام القرآن، ولكنّه بحث عن المقسم به في جميع الآيات، وأهمل البحث عن الصلة بينه وبين جوابه في شتّى الآيات. نعم قام أخيراً ولدنا الفاضل الروحاني الشهيد أبو القاسم الرزاقي ابتأليف كتاب حول أقسام القرآن، وسدّ هذا الفراغ الموجود في التفاسير، وقد أغرق نزعاً في التحقيق، وطبع حديثاً.

إنّ قصص القرآن من المواضيع الهامّة التي تحتاج إلى دراسات فنية، وفيها من العبر ما لا يحصى، وقد أفرد غير واحد من أصحابنا قصص القرآن قديماً وحديثاً لل بالتأليف، أخيرهم ما ألّفه الدكتور محمود البستاني، فبحث عن القصص القرآنية حسب تسلسلها في السور الكريمة، وطبع عام ( ١٤٠٨ هـ) وقد خصّصنا الجزء التاسع من هذه الموسوعة بالأمثال والأقسام.

#### و: معارف القرآن واحتجاجاته

معارف القرآن تشكّل قسماً هامّاً من مفاهيمه، خصوصاً فيما يرجع إلى المبدأ والمعاد، وقد ورد أكثر ما يرجع إلى المعارف الغيبية في السور المكيّة حيث كان النبي يحتج على المشركين، كما ورد فيما يرجع إلى الكتب والشرائع السماوية وديانات اليهود والنصارى في السور الطوال حيث نزلت أوائل الهجرة.

فقد أفرد غير واحد من أصحابنا كتباً ورسائل حول معارف القرآن أخيرها.

١. استشهد مَلْتُونَّ في الحرب المفروضة على إيران الإسلامية في حادث إسقاط طائرتهم على يد العدوان البعثي العفلقي قرب مطار الأهواز، ومعه لفيف من العلماء والمسؤولين الكبار.

٢. لاحظ الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ١٠٧ / ١٠٢ و ١٠٧.

لا آخرها - معارف القرآن للشييخ محمد تقي المصباح، طرح فيه الآيات المتعلّقة بمعرفة العالم والملائكة والجنّ والشيطان، نقله إلى العربية عبد المنعم الخاقاني، وطبع في بيروت.

كما أنّ الحوار والاحتجاج في القرآن له أساليبه ومعطياته، فقد قام بالاحتجاج على الملحدين والمشركين وعلى أهل الكتاب، فقد أفرد غير واحد من أصحابنا بالتأليف أخيرها - لا آخرها - الحوار في القرآن للسيد محمد حسين فضل الله العاملي، طبع في بيروت.

### ز: أسباب النزول

إنّ التعرّف على أسباب النزول يسلّط الضوء على مفاد الآية ومفهومها وهو غير خفي على من له إلمام بالتفاسير، فقد قام غير واحد من أصحابنا بالتأليف حوله، نذكر نموذجين:

1. أسباب النزول، للشيخ قطب الدين سعيد بن هبة الله الراوندي، ( المتوفّ عام ٥٧٣ ه )، وهو من مصادر بحار الأنوار. ١

٢. الأسباب والنزول على مذهب آل الرسول، للشيخ رشيد الدين محمد بن علي شهر آشوب السروي ( المتوفي عام ۵۸۸ ه ). ٢

هذه نماذج من التفسير الموضوعي أتينا بما إيقافاً للقارئ على جهود علماء الشيعة في العصور السابقة والعصر الحاضر، وقد تركنا كثيراً من الموضوعات القرآنيّة التي أفردت بالتأليف كالأخلاق والسياسة والمسائل العائلية وغير ذلك

١ و ٢. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٢ / ١٢ برقم ٣٥ و ٣٧.

من الموضوعات الهامّة التي تداولتها أقلام المحقّقين في العصر الحاضر بالبحث والتحقيق، ومن راجع المكتبات العربية، أو استعرض فهارس مكتبات العالم يقف على مجموعة كبيرة من الكتب تبحث عن موضوعات قرآنيّة حسب التفسير الموضوعي، وبما أنّ الهدف هنا الإيجاز تركنا التفصيل في ذلك.

### التفسير الموضوعي في العصر الحاضر

لقد استقطب « التفسير الموضوعي » للقرآن الكريم في العصر الحاضر قسطاً كبيراً من اهتمام العلماء نظراً لأهميّة هذا النهج من التفسير ومساعدته على درك المفاهيم القرآنيّة، والمعارف الإلهية الدقيقة العميقة، فانّ القرآن كما أسلفنا ذكر هذه المعارف بصورة متفرّقة تبعاً للمناسبات، ولو جمعت هذه المعارف في محل، ثمّ درس المفهوم القرآني المعيّن في ضوء كلّ ما يرتبط به من آيات، لأمكن الحصول على فكرة متكاملة وصورة شاملة لذلك المفهوم.

ولهذا اندفع العلماء المهتمون بالثقافة القرآنية في عصرنا هذا إلى خوض هذا الميدان الشريف الهام بمختلف الصور، وأتوا بنتائج طيّبة، وأثمرت جهودهم ثماراً يانعة، ومن وقف على الدراسات القرآنيّة في جامعة «قم» يرى أنّ لهذا القسم من الدراسات قسطاً كبيراً.

وقد اتبعنا هذا المنهج منذ عام ( ١٣٨٩ هـ) وكانت حصيلة هذه السنوات عشرة أجزاء من التفسير الموضوعي تحت عنوان « مفاهيم القرآن »، تناولت بالترتيب قضايا التوحيد والشرك، والحكومة الإسلامية، والأسماء والصفات، والنبوة العامّة والخاصّة، وما يرتبط بالسيرة النبوية في ضوء القرآن الكريم.

ولقد لقيت هذه الدراسات إقبالاً واسعاً ممّا يكشف عن أهمية هذا المنهج

من التفسير.

ومن الجدير بالذكر أنّ العلّامة المجلسي هو أوّل من فتح هذا الباب على مصراعيه في جمع موضوعات القرآن والبحث عنها بحثاً قرآنياً. فانّ ما وصل إلينا من القدماء هو تخصيص موضوع خاص بالتفسير، وأمّا غوّاص بحار درر الأحاديث الشيخ محمد باقر المجلسي، ( المتوفّى عام ١١١١ ه )، اتبع هذا المنهج في جميع أبواب كتابه وموسوعته النادرة، فجمع الآيات المربوطة بكلّ موضوع في أوّل الأبواب وفسرها تفسيراً سريعاً، وهذه الخطوة وإن كانت قصيرة لكنّها جليلة في عالم التفسير، وقد قام بذلك مع عدم توفّر المعاجم القرآنية الرائجة في هذه الأعصار.

وتجدر الإشارة إلى أنّ جهاز الكمبيوتر الذي ثبتت له قدرة كبرى في عملية فرز المعلومات وتجميعها وتحضيرها وبالتالي تقديم تسهيلات هامّة في مجال التحقيق العلمي في شتّى حقول المعرفة ... لو أنّ هذا الجهاز الفعّال استخدم في مجال التفسير الموضوعي لحصل الباحث على نتائج باهرة.

وكلّ أملنا أن تحتم الشخصيّات والمؤسسات المهتمة بالمسائل القرآنيّة بهذا الاقتراح، أو توليه المزيد من العناية به لنستطيع مواكبة العصر الحديث في تقدّمه الصاعد وتلبية حاجاته الماسّة الملحّة.

#### الشيعة والتفسير الترتيبي

قد تعرّفت على منهج التفسير الموضوعي فهلمّ معي ندرس المنهج الرائج بين المفسّرين وهو المنهج الترتيبي، وأظنّ أنّ القارئ في غنى عن تعريفه لشيوعه. وقد قام المسلمون بهذا النمط من التفسير على اختلاف مشاربهم في تفسير القرآن،

وقام فضلاء الشيعة من أصحاب أمير المؤمنين عليه وسائر الأئمة المعصومين بهذا النمط من التفسير، وقد أخذوا علوم القرآن وتبيين مفاهيمها عن أئمتهم، فأوّل من دوّن أقواله في التفسير منهم هو عبد الله بن العباس ( المتوفّى سنة ۶۸ ه )، وأوّل من كتب تفسيراً تلميذه سعيد بن جبير ( المتوفّى عام ۹۵ ه ) ، واستمرّ الأمر إلى عصرنا هذا، بل لم يكتف كثير منهم بتأليف تفسير واحد حتى ضمم إليه آخر، بل كثير منهم عرّزهما بثالث ورابع، وقد استخرج أسماء هؤلاء المعرّزين شيخ الباحثين « آغا بزرگ الطهراني » في معجمه. ٢

والغالب على التفاسير المدوّنة في القرون الأُولى هو تفسير القرآن بالأثر، ومن نماذجه تفسير « فرات بن إبراهيم الكوفي » الراوي عن جعفر بن محمد بن مالك البزاز الفزاري الكوفي ( المتوفّ حوالي ٣٠٠ ه )، والمعلّم لأبي غالب الزراي ( المولود ٢٨٥ ه )، وتفسير « علي بن إبراهيم القمي » ( حياً عام ٣٠٠ ه )، و « تفسير العياشي » محمد بن مسعود أُستاذ الشيخ الكليني ( المتوفّ عام ٣٢٩ ه )، إلى غير ذلك من التفاسير المؤلّفة في العصور الأُولى، فانّ الجلّ لولا الكلّ تفاسير روائية، وكأفّم كانوا يجتنبون تفسير القرآن تفسيراً فكرياً تحليليّاً علمياً تحرّزاً من وصمة التفسير بالرأي، وقد كان هذا النمط سائداً إلى أواخر القرن الرابع بين الشيعة، حتى أحسّ العلماء بالحاجة الشديدة إلى التفسير العلمي والتحليلي، منضمّاً إلى ما روي عن النبيّ والأئمّة المهليّا ، وأوّل ٢ من فتح هذا الباب الشريف الرضي ( المتوفّى ٣٠٠ ه ) فألّف كتاب « حقائق التأويل »، في عشرين جزءاً، ثمّ أخوه الشريف المرتضى ( المتوفّى ٣٠٠ ه ) فألّف كتاب « حقائق التأويل »، في عشرين تلمذه

١. فهرست ابن النديم: ٥٧.

٢. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٢ / ٢٣٣ - ٣٤٤.

٣. نذكر ذلك على وجه التقريب، لأنّه لم يصل إلينا ممّن تقدّم عليه، تفسير عليه ذاك الطابع.

الأكبر الشيخ الطوسي مؤلف « التبيان » ( المتوفّى ۴۶۰ هـ ) إلى أن صار هذا المنهج هو المنهج المتبع الشائع في جميع الأعصار إلى عصرنا هذا، وقلّت العناية بالمنهج الروائي المحض إلّا في بعض الأعصار ( القرنين الحادي عشر والثاني عشر )، كما سيوافيك تفصيله، وبذلك حصل التطوّر الواضح في تفسير القرآن الكريم، ولعل العناية بالأثر وصيانة تلك الكنوز عن الاندراس حملت المفسرين في تلك الأعصار على تفسير القرآن بنمط واحد ولون فارد، وهو التفسير بالأثر من غير فرق بين السنة والشيعة حتى أنّ أبا جعفر الطبري ( المتوفّى ٣١٠ هـ )، وضع تفسيره على ذلك المنهج، وقلّما يتّفق أن يستكشف أسرار الآيات ويبسط الكلام فيها.

غير أنّ احتكاك الثقافات والضرورات الاجتماعية فرضت على المفسترين المنهج العلمي من التفسير حتى يكون ملبّياً لحاجاهم، فانّ القرآن بحر لا ينزف. فأدخلوا في التفسير قراءة القرآن، وإعرابه، وغوامضه، ومشكلاته، ومعانيه، وجهاته، ونزوله، وأخباره، وقصصه، وآثاره، وحدوده، وأحكامه، وحلاله وحرامه، والكلام على مطاعن المبطلين، والاستدلال على ما يتفرّد به المفسّر في المذهب الفقهي أو الاعتقادي، وقد ألّف في أواسط القرن الرابع على بن عيسى الرماني تفسيره المعروف، وهو بمنهجه العلمي تفوّق على التفاسير المتقدّمة عليه.

وها نحن نذكر أسماء أعلام المفسّرين بالأثر المروي عن النبيّ والآل، ثمّ نبتعهم بسرد أسماء مشاهير المفسّرين بالتفسير العلمي، فالمنهج الأوّل بمتد إلى نهاية القرن الرابع، كما أنّ المنهج الثاني يبتدئ بطلوع القرن الخامس حسبما وصل إلينا من كتبهم، وبما أنّ أكثر ما ألّف في العصور الأُولى غير واصلة إلينا، لا يمكن لأحد القضاء الباتّ في الموضوع، وأنّ جميع ما في تلك القرون تفاسير روائيّة، وإنّما نعتمد في ذلك على الحدس وما ذكره الشيخ في أوّل التبيان، والله العالم.

# مشاهير المفسرين بالرواية والأثر

#### من الشيعة

إذا كان التفسير البياني أو اللغوي أمراً رائجاً بعد رحلة النبيّ الأكرم، كان التفسير بالرواية والأثر أيضاً رائجاً، ولا يمكن لنا أن نقضي قضاءً باتاً بتقدّم إحدى المرحلتين على الأخرى، وليس من البعيد أن يكون كلا النمطين رائجين في عصر واحد، وقد تعرّفت على مشاهير مفسّري الشيعة بالتفسير البياني فحان وقت ذكر مشاهير مفسّريهم بالحديث والأثر سواء أكان مروياً من النبيّ الأكرم، أو من أئمّة أهل البيت، وقد عرفت أنّ أسانيدهم في الرواية تنتهي إلى الرسول الأعظم، ونحن نقتصر في القائمة التالية بالمشاهير دون كلّ من ألّف تفسيراً حديثيّاً، وإلّا فيحوجنا الاستقصاء إلى تأليف مفرد، كما نذكر من روي منه التفسير بالأثر، سواء أكان له تأليف أو لا، وسيوافيك أنّ عصر التدوين متأخّر عن عصر بزوغ التفسير، وتداوله بين الصحابة والتابعين، واليك أسماء الشخصيّات اللّامعة في أربعة قرون خدموا القرآن عن طريق الأثر عن النبيّ والآل:

أعلام التفسير في القرن الأوّل

1. عبد الله بن عباس: هو ترجمان القرآن، ابن عمّ النبيّ الأكرم، ولد قبل

الهجرة بثلاث سنين، وتوفيّ بالطائف سنة ( ۶۸ هـ)، ذكره ابن النديم في تسمية الكتب المصنّفة في التفسير بعد ما ذكر كتاب التفسير للإمام الباقر عليه وقال: كتاب ابن عباس، رواه مجاهد وهو أبو الحجاج المقري، المفسّر المكّي مجاهد بن جبر، ( المتوفّى عام ١٠٢ هـ)، ورواه عن مجاهد حميد بن قيس الذي توفيّ في زمن السفّاح ...، وسيوافيك أنّ عبد العزيز بن يحيى الجلودي ( المتوفّى عام ٣٣٢ هـ) يروي تفسيراً عن ابن عباس. وقد طبع تفسير موسوم به «تنوير المقباس من تفسير عبد الله بن عباس » في أربعة أجزاء، وطبع في بولاق مصر عام ( ١٢٩٠ هـ)، وأمّا من هو المؤلّف لهذا التفسير فقد نسبه الحافظ شمس الدين السخاوي في « الضوء اللامع » إلى محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، صاحب القاموس ( المتوفّى عام ٨١٨ هـ)، والكلام في هذا الكتاب ذو شحون، والتحقيق موكول إلى محله، وعلى أي تقدير فالرجل في الرعيل الأوّل من المفسّرين بين الصحابة والتابعين، وقد عرفت مأخذ تفسيره فلا نعيد، ولم يثبت له كتاب.

٢. ابن جبير: هو سعيد بن جبير ( الشهيد عام ٩٥ ه ) بأمر الحجاج بن يوسف الثقفي، ذكره
 ابن النديم في « الفهرست »، وقد استشهد الرجل لولائه وتشيّعه، وقصته معروفة. ١

٣. عطيّة العوفي: هو المعروف بالجدلي، وهو غير عطيّة العوفي المعروف

١. فهرست ابن النديم: ٥٤. قال في فهرس كتبه: الكتب المتعلقة بعبد الله بن العباس - رضي الله عنه \_: مسنده، كتاب التنزيل عنه، كتاب التفسير عنه، كتاب تفسيره عن أصحابه، كتاب القراءات عنه، كتاب الناسخ والمنسوخ عنه. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٢ / ٢٤٣ - ٢٤٣ برقم ١١٨٥.

٢. فهرست ابن النديم: ۵۷. وسعيد بن جبير أوّل مؤلّف من الشيعة في التفسير، كما سيوافيك، وعلى فرض ثبوت تأليف لابن عباس يكون هو المؤلّف الأوّل، وقد أثبت ابن النديم لهما كتاباً.

بالبكالي، فانّ الثاني من أصحاب أمير المؤمنين، والأوّل من أصحاب الإمام الباقر الذي توفيّ سنة ( ١١٢ ه )، وقد أخذ عنه: أبان بن تغلب، وخالد بن طهمان، وزياد بن المنذر، كما ذكره النجاشي في تراجم هؤلاء، وقد جاءت ترجمته في كتب رجال العامّة كتهذيب الكمال وخلاصة التهذيب. ١

### أعلام التفسير في القرن الثابي

- 4. السُدّي: أبو محمد إسماعيل بن عبد الرحمن القرشي التابعي الكوفي (المتوفّى سنة ١٢٧ه) المعروف بالسدي الكبير، نسبة إلى سدة مسجد الكوفة، من أصحاب الأئمّة: عليّ بن الحسين ومحمد بن عليّ الباقر وجعفر الصادق عليّيًّا. قال السيوطي في « الإتقان »: إنّ تفسير إسماعيل السدّي من أمثل التفاسير، ونرى المرويّات عنه في كتب التفسير كثيراً. ٢
- ٥. جابر بن يزيد الجعفي: قال النجاشي: عربي قديم، ثمّ سرد نسبه وقال: لقى أبا جعفر وأبا عبد الله عليته من أصحاب الله عليته ، مات سنة ( ١٢٨ ه )، له كتب منها التفسير. عدّه الشيخ في رجاله من أصحاب الإمام الباقر عليه . ٢
- 2. زيد بن أسلم العدوي: عدّه الشيخ في رجاله من أصحاب الإمام السجّاد والإمام الصادق على أسلم، وهو بخط على التفسير عن زيد بن أسلم، وهو بخط السكري، وهو أبو سعيد الحسن بن حسين

١. الذريعة: ٢ / ٢٨٢ برقم ١٢٩٣.

٢. فهرست ابن النديم: ٥٧ ؛ الذريعة: ٢ / ٢٧٤ برقم ١٢٧٥.

٣. رجال النجاشي: ١ / ٣١٣ برقم ٣٣٠ ؛ رجال الطوسي: ١١١ برقم ٤.

۴. فهرست ابن النديم: ۵۷ ؛ رجال الطوسى: ٩٠ و ١٩٧ ؛ الذريعة: ٤ / ٢٧٥ برقم ١٢٧٣.

ابن عبد الله السكري، النحوي، اللغوي، ( المتوفّى عام ٢٧٥ هـ ).

٧. أبان بن تغلب: وهو أبان بن تغلب بن رباح البكري الجريري، ( المتوفّى عام ١٩١ هـ)، قال ابن النديم: كتاب التفسير لابن تغلب، ثمّ ذكر في مكان آخر ما لفظه: كتاب معاني القرآن، لطيف وكتاب القراءات، والظاهر أنّ المراد من معاني القرآن هو تفسير غريبه، وقد مرّ ذكره. ١

٨. محمّد بن السائب الكلبي: هو محمد بن السائب بن بشر الكلبي، (المتوفّى ١۴۶ هـ)، من أصحاب الإمامين الباقر والصادق عليها ، وهو والد أبي المنذر هشام الكلبي النسّابة (المتوفّى ٢٠۶ هـ)، ترجمه ابن النديم وذكر تفسيره، وقال: وهو تفسير كبير، وقد عدّه الشيخ من أصحاب الإمام الصادق عليه . ٢

9. أبو حمزة الثمالي: هو ثابت بن أبي صفيّة. قال النجاشي: كوفي ثقة، وكان آل المهلب يدّعون ولاءه، وليس من قبيلتهم، لأخّم من العتيك ( والعتيك: بطن من الأزد )، لقي عليّ بن الحسين وأبا جعفر وأبا عبد الله وأبا الحسين ( الكاظم ) عليّي ، وروى عنهم، وكان من خيار أصحابنا وثقاقم ومعتمديهم في الرواية والحديث، وروى عن أبي عبد الله أنّه قال: أبو حمزة في زمانه مثل سلمان في زمانه، ومات سنة ( ١٥٠ ه )، وذكره ابن النديم في فهرسته، والكاتب الجلبي في كشف الظنون، ويروي عن هذا التفسير: الثعلبي ( المتوفّى ٢٢٧ ه ) في الكشف والبيان، كما يروي عن هذا التفسير ابن شهر آشوب في كتابيه « الأسباب والنزول »، و « المناقب ». وقال ابن حجر في « التقريب » ( ١ / ١٠٤ ): رافضي مات في خلافة أبي جعفر المنصور. "

۱. فهرست ابن النديم: ۵۰ و ص ۳۲۲.

٢. فهرست ابن النديم: ٥٧ ؛ رجال الطوسى: ٢٨٩ برقم ١٤٤.

٣. فهرست ابن النديم: ٥٧ ؛ رجال النجاشي: ١ / ٢٨٩ برقم ٢٩٢ ؛ الذريعة: ۴ / ٢٥٢ برقم ١٢٠٥.

• 1. أبوالجارود: زياد بن المنذر، المعروف بأبي الجارود الهمداني. عرّفه النجاشي بقوله: كوفي من أصحاب أبي جعفر، وروى عن أبي عبد الله، له كتاب تفسير القرآن، رواه عن أبي جعفر، ومات في حياة الإمام الصادق عليه وذكره الشيخ في أصحاب الإمام الباقر. وراجع ترجمته في تقريب التهذيب، وتحذيب التهذيب،

11. حسن بن واقد: هو أخو عبد العزيز، عبد الله بن واقد الذي هو من أصحاب الإمام الصادق، وذكر ابن النديم في فهرسته كتاب التفسير له كما ذكر له الناسخ والمنسوخ. ٢

11. أبو جنادة السلولي: هو الحصين بن المخارق بن عبد الرحمن السلولي، بن ورقاء بن حبشي بن جنادة ويعد جدّه الحبشي من الصحابة، وقد عدّه الشيخ في رجاله من أصحاب الصادق والكاظم عليه المنه المنه النها النجاشي: الحبشي (جدّه) صاحب النبيّ، روى عنه ثلاثة أحاديث، أحدها: «عليٌّ منّى وأنا منه »، ثمّ قال: له كتاب التفسير والقراءات. ٢

17. وهيب بن حفص: هو المعروف بأبي علي الحريري مولى بني أسد، روى عن أبي عبد الله وأبي الحسن ( الكاظم )، وكان ثقة وصنّف كتباً، منها: كتاب تفسير القرآن وكتاب في الشرائع. \*

١٠. علي بن أبي حمزة البطائني: عرّفه النجاشي بقوله: كوفي، روى عن أبي

١. رجال النجاشي: ١ / ٣٨٧ برقم ٤٤٤ ؛ رجال الطوسي: ١٢٢ برقم ٤ وتعليقته للعلّامة السيد صادق بحر العلوم.

٢. فهرست ابن النديم: ٥٧ ؛ الذريعة: ٢ / ٢٧١ برقم ١٢۶٠.

٣. رجال الطوسي: ١٧٨ برقم ٢٢٢ ؛ رجال النجاشي: ١ / ٣٤٢ برقم ٣٧٤.

۴. رجال النجاشي: ۲ / ۳۹۳ برقم ۱۱۶۰.

الحسن موسى (الكاظم)، وروى عن أبي عبد الله، وصنّف كتباً، منها: كتاب جامع في أبواب الفقه، وكتاب التفسير وأكثره مروي عن أبي بصير، وذكره الشيخ في أصحاب الصادق عليا الله الله المنافق المثال المنافق المناف

#### أعلام التفسير في القرن الثالث

10. الإمام الحافظ الكبير عبد الرزاق بن همام اليماني، ( ١٢۶ – ٢١١ ه )، ترجمه الذهبي في « تذكرة الحقاظ » وعدّه الشيخ في عداد أصحاب الإمام الصادق عليه ، وذكر النجاشي اسمه في ترجمة أبي علي محمد بن همام بن سهيل الاسكافي البغدادي، وتوجد نسخة من تفسيره في بعض مكتبات مصر، سنة كتابته ( ٧٢٢ ه )، وقد أكثر فيه الرواية عن أبي عروة: معمر بن راشد الصنعاني البصري من أصحاب الإمام الصادق عليه . ٢

16. ابن محبوب: هو الحسن بن محبوب ( ١٥٠ – ٢٢٢ هـ)، قال الشيخ: كوفي ثقة، روى عن أبي الحسن الرضا عليه وروى عن ستين رجلاً من أصحاب أبي عبد الله، وكان جليل القدر ويعد من الأركان الأربعة في عصره، ثمّ عدّ كتبه، وقال: وزاد ابن النديم كتاب التفسير. ٢

11. ابن فضّال الكبير: وهو أبو محمد الحسن بن على الفضّال الكوفي، (المتوفي عام ٢٢٢ هـ)، ذكر تفسيره ابن النديم، وله أيضاً «الشواهد من كتاب الله »

١. رجال النجاشي: ٢ / ٤٩ برقم ٤٥۴ ؛ رجال الطوسي: ٢٢٢ برقم ٣١٢.

٢. رجال النجاشي: ٢ / ٢٩٥ برقم ١٠٣٣ ؛ الذريعة: ۴ / ٣٥٠ برقم ١٢٠٠.

٣. فهرست الطوسي: ٧١ برقم ١۶٢ ؛ الذريعة: ۴ / ٢۴٨ برقم ١١٩٣.

لاحظ فهرست ابن النديم: ٣٠٩. والعجب أنّ النجاشي لم يعقد لابن محبوب ترجمة مستقلة مع أنّه من أصحاب الإجماع.

وذكر النجاشي له خصوص الناسخ والمنسوخ، وقال الشيخ: روى عن الرضا عليه وكان خصيصاً به، وكان جليل القدر عظيم المنزلة زاهداً ورعاً ثقة في الحديث وفي رواياته، ثمّ ذكر كتبه، وقال: وزاد ابن النديم كتاب التفسير. ١

11. الحسن بن سعيد الأهوازي: قال النجاشي: شارك أخاه الحسين في الكتب الثلاثين المصنّفة. خاله جعفر بن يحيى بن سعد الأحول من رجال أبي جعفر الثاني ( الجواد )، وكُتبُ ابني سعيد كتب حسنة معوّل عليها وهي ثلاثون كتاباً، ومنها: كتاب تفسير القرآن. وقد ذكرهما الشيخ من أصحاب الرضا عليها وتوفيّ الإمام الرضا عليها وعوبيّ الإمام الرضا عليها وعوبيّ الإمام الرضا عليها وعوبيّ الإمام الرضا عليها عام ( ٢٠٣ هـ). ٢

19. محمد بن خالد بن عبد الرحمان الكوفي البرقي: قال النجاشي: وكان أديباً حسن المعرفة بالأخبار وعلوم العرب، له كتب منها: كتاب التفسير، وعدّه الشيخ في رجاله من أصحاب الجواد عليه كلا عدّه أيضاً في موضع آخر من أصحاب الرضا عليه . ٢

• ٢. عبد العزيز بن يحيى بن أحمد بن عيسى الجلودي: من أصحاب الإمام الجواد، وذكر النجاشي له كتباً كثيرة، وقال: كتاب التفسير عن علي، ثمّ قال: وكتاب تفسيره عن الصحابة، وهو من المكثرين في التفسير، وقد مرّ أنّ له كتب التفسير عن ابن عباس وغيره، وقد ذكر له ما يقرب من مائتي كتاب، وقال الشيخ: « عبد العزيز الجلودي من أهل البصرة، امامي المذهب، له كتب في السير والأخبار ... »، وقد ذكر المعلّق على فهرست الشيخ أنّه توفيّ سنة ( ٢٣٢ ه ). ٢

١. رجال النجاشي: ١ / ١٢٧ برقم ٧١ ؛ فهرست الطوسي: ٧٣ برقم ١۶۴ ؛ فهرست ابن النديم: ٢٢٥.

٢. رجال النجاشي: ١ / ١٧١ برقم ١٣٥ ؛ رجال الطوسي: ٣٩٥.

٣. رجال النجاشي: ٢ / ٢٠٠، برقم ٨٩٩ ؛ رجال الطوسي: ۴٠۴ و ٣٨٤.

۴. رجال النجاشي: ٢ / ٥٤ برقم ٤٣٨ ؛ فهرست الطوسي: ١٤٥ ؛ فهرست ابن النديم: ١٧٢.

**٢١. محمد بن عباس بن عيسى**: قال النجاشي: كان يسكن بني غاضرة، روى عن أبيه والحسن بن على بن أبي حمزة وعبد الله بن جبلة، له كتب منها: كتاب التفسير. ١

77. علي بن الحسن بن فضّال: قال النجاشي: «كان فقيه أصحابنا بالكوفة ووجههم وثقتهم وعارفهم بالحديث المسموع قوله فيه، سمع منه شيء كثير، ولم يعثر له على زلّة فيه ولا ما يشينه، وقلّما روى عن ضعيف، وصنّف كتباً كثيرة منها: كتاب التفسير، ومنها: كتاب التنزيل من القرآن والتحريف »، ولعلّ المراد أسباب النزول الصحيحة والمحرّفة. عدّه الشيخ الطوسي في رجاله من أصحاب الهادي والعسكري، توفي أبوه سنة ( ٢٢٢ ه ). وقال الشيخ: ثقة كوفي كثير العلم، واسع الرواية والأخبار، جيد التصانيف، وعدّ كتبه ومنها: كتاب التفسير. ٢

٣٣. أحمد بن محمد بن خالد البرقي: مؤلّف كتاب « المحاسن »، وهو مشتمل على عدّة كتب منها كتاب التفسير والتأويل، وله كتاب فضل القرآن أيضاً، توفي عام ( ٢٧٢ ه )، وذكره الشيخ في رجاله في أصحاب الجواد والهادي عليه المحالي المحالة في أصحاب الجواد والهادي عليه المحالة في أصحاب الجواد والهادي عليه المحالة في أصحاب المجواد والهادي عليه المحالة في أصحاب المحالة في أصحابة في أصحاب المحالة في أصحابة في أصح

# أعلام التفسير في القرن الرابع

٢٢. فرات بن إبراهيم الكوفي: وقد أكثر فيه الرواية عن الحسن بن سعيد

١. رجال النجاشي: ٢ / ٢٣٢ برقم ٩١٧.

٢. رجال النجاشي: ٢ / ٨٢ برقم ٤٧٤؛ فهرست الطوسي: ١١٨ برقم ٣٩٣؛ ورجال الطوسي: ٤١٩ و ٤٣٣.

٣. رجال النجاشي: ١ / ٢٠۴ برقم ١٨٠ ؛ رجال الطوسي: ٣٩٨ برقم ٨، و ٤١٠ برقم ١٤.

الكوفي الأهوازي الذي أدرك الإمام الرضا والجواد والهادي المنظم كما أكثر فيه من الرواية عن جعفر بن مالك البزاز الكوفي ( المتوفق حدود ٣٠٠ ه )، كما أكثر من الرواية عن عبيد بن كثير العامري الكوفي ( المتوفق سنة ٢٩٢ ه )، فالمؤلف من أعيان الإماميّة، في أوائل القرن الرابع، ويروي عنه والد الشيخ الصدوق علي بن الحسين ابن بابويه القمي ( المتوفق سنة ٣٢٩ ه ). طبع مرّتين، المرّة الثانية طبعة محقّقة. ١

٧٥. محمد بن أوْرَمة: أبو جعفر القمي، ترجمه النجاشي في رجاله، وذكره الشيخ في باب من لم يرو عن الأئمّة المهلكي ، وذكر النجاشي له كتباً كثيرة منها: كتاب تفسير القرآن. ٢

77. على بن إبراهيم بن هاشم الكوفي القمي: أُستاذ الكليني، وكان في عصر أبي محمد العسكري وبقي حياً إلى سنة ( ٣٠٧ ه )، وقد روى الصدوق في « عيون أخبار الرضا »، عن حمزة بن محمد بن أحمد بن جعفر، قال: أخبرنا علي بن إبراهيم بن هاشم سنة ( ٣٠٧ ه )، وطبع تفسيره مرّات، ولنا بحث ضاف حول تفسيره. قال النجاشي: ثقة في الحديث، ثبت، معتمد، صحيح المذهب، سمع فأكثر وصنّف كتباً، وله كتاب التفسير. "

٧٧. ابن بابويه: أبو الحسن علي بن الحسين بن موسى بن بابويه القمي، المتوفّى سنة تناثر النجوم ( ٣٢٩ ه )، قال النجاشي: له كتب، منها: كتاب التفسير، ثمّ رواه عنه بواسطة أبي الحسن العباس، بن عمر بن العباس وقال المجيز: أخذت أجازة علي بن الحسين بن بابويه لمّا قدم بغداد سنة (٣٢٨) بجميع كتبه.

١. الذريعة: ۴ / ٢٩٨ برقم ١٣٠٩.

٢. رجال النجاشي: ٢ / ٢١١ برقم ٨٩٢ ؛ رجال الطوسي: ٥٠٢ برقم ١١٢.

٣. رجال النجاشي: ٢ / ٨۶ برقم ٤٧٨ ؛ كليات في علم الرجال: ٣١١ - ٣٢٠.

وقال الشيخ في « الفهرست »: كان فقيهاً جليلاً ثقة، وله كتب كثيرة، ثمّ عدّ كتبه، منها: كتاب التفسير، وذكره في الرجال في باب من لم يرو عن الأئمّة، وقال: روى عنه التلعكبري، قال: سمعت منه في السينة التي تمافتت فيها الكواكب، دخل بغداد فيها وذكر أنّ له منه إجازة بجميع مرويّاته. وذكره ابن النديم في الفهرست وهو والد الصدوق مؤلّف أحد الكتب الأربعة الفقهية المطبوعة. ١

٢٨. العياشي: أبو النضر محمد بن مسعود السمرقندي، المؤلّف لما يزيد على مائتي كتاب في عدة فنون: الحديث، الرجال، التفسير، النجوم، وهو في طبقة مشايخ الكليني، وشيخ الكشي.

قال النجاشي: ثقة، عين من عيون هذه الطائفة، وسمع من شيوخ الكوفيين والبغداديين والقميين، أنفق تركة أبيه على العلم والحديث، وكانت ثلاثمائة ألف دينار، وكانت داره كالمسجد بين ناسخ أو مقابل أو قارئ أو معلّق، مملوءة من الناس.

وقال الشيخ: جليل القدر، واسع الأخبار، بصير بالروايات، مطّلع عليها. له كتب كثيرة تزيد على مائتي مصنف، ذكر فهرس كتبه أبو إسحاق النديم، منها: كتاب التفسير، وقد طبع جزءان من هذا التفسير ينتهي إلى سورة الكهف، وقد جنى الناسخ على الكتاب وأسقط أسانيد الحديث.

النعماني: أبو عبد الله محمد بن إبراهيم بن جعفر الكاتب النعماني الراوي عن ثقة الإسلام الكليني ( المتوفّى سنة ٣٢٩ هـ ). قال الشيخ الحرّ العاملي: رأيت

١. رجال النجاشي: ٢ / ٩ برقم ۶۸۱ ؛ فهرست الطوسي: ١١٩ برقم ٣٩۴ ؛ الرجال له أيضاً: ۴۸۲ برقم ٣۴ ؛
 فهرست ابن النديم: ٢٩١.

٢. رجال النجاشي: ٢ / ٢٤٧ برقم ٩٤٥ ؟ فهرست الطوسي: ١٥٣.

قطعة من تفسيره اولعل ما رآه هو رسالة المحكم والمتشابه المطبوع باسم السيد المرتضى، وقد أدرجها القمي في أوّل تفسيره، والسيد هاشم البحراني في تفسير البرهان، ولأجل أنّه لم يتحقّق لنا أنّ له تفسيراً وراء هذا لم نذكر له رقماً خاصّاً.

**٢٩. ابن الوليد**: محمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد. قال النجاشي: شيخ القميين وفقيههم ومتقدّمهم ووجههم ثقة ثقة أي مسكون إليه، له كتب منها: كتاب تفسير القرآن. وقال الشيخ: جليل القدر، عارف بالرجال، موثوق به، له كتب منها: كتاب الجامع وكتاب التفسير، وقال ابن النديم مثله. ٢

•٣. محمد بن أحمد بن إبراهيم الصابوني: مؤلّف تفسير « معاني القرآن » من قدماء أصحابنا، وأعلام فقهائنا ممّن أدرك الغيبتين: الصغرى والكبرى. ذكر النجاشي فهرس كتبه وعدّ منها: التفسير، كما عدّه الشيخ في رجاله من أصحاب الإمام الهادي، وهو أُستاذ جعفر بن محمد بن قولويه ( المتوفّى عام ٣٤٩ ه ). ٢

٣١. أبو منصور الصرام: عرّفه الشيخ في فهرسته، وقال: وكان رئيساً مقدّماً، وله كتب كثيرة، منها: كتاب في الأُصول سمّاه بيان الدين، وقال: له كتاب تفسير القرآن كبير حسن، ورأيت ابنه أبا القاسم، وكان فقيهاً وسبطه أبا الحسن، وكان من أهل العلم. \*

٣٢. الصدوق: محمد بن علي بن بابويه، نزيل الري. قال النجاشي: شيخنا وفقيهنا ووجه الطائفة بخراسان، وكان ورد بغداد سنة ( ٣٥٥ ه )، وسمع منه

١. الذريعة: ٤ / ٣١٨ برقم ١٣٤٢.

٢. رجال النجاشي: ٢ / ٣٠١ برقم ١٠٤٣ ؛ فهرست ابن النديم: ٣٢٧.

٣. رجال النجاشي: ٢ / ٢٨٢ برقم ١٠٢٣ ؛ تنقيح المقال: ٣ / ٤٥ برقم ١٠٢٩١.

۴. تنقيح المقال: ٣ / ٣٤ ( فصل الكني ).

شيوخ الطائفة وهوحدث السن، ثمّ ذكر فهرس كتبه الكثيرة منها: كتاب مختصر تفسير القرآن.

وقال الشيخ: جليل القدر، يكنّى أبا جعفر، كان جليلاً حافظاً للأحاديث، بصيراً بالرجال، ناقداً للأخبار، لم ير في القميين مثله في حفظه وكثرة علمه، له نحو ثلاثمائة مصنّف، وفهرس كتبه معروف اوقد توفيّ عام (٣٨١ه).

هؤلاء اثنان وثلاثون شخصاً، وكل واحد منهم كوكب في سماء التفسير والحديث، وقد حافظوا بكتبهم على حديث رسول الله وأهل بيته المطهّرين، ضربوا آباط الإبل لتحصيل الحديث، وهاجروا من بلد إلى بلد وتشهد بذلك تراجمهم، ولو أردنا أن نستقصي أسماء من كتب تفسيراً للقرآن من الشيعة في هذه القرون الأربعة لضاق بنا المجال وتجاوز الرقم المائة ومن أراد التوسّع فعليه الرجوع إلى المعاجم.

وأنت ترى أنّ النمط السائد على كتب هؤلاء، هو التفسير بالأثر والرواية، ولكنّ الذين جاءوا من بعدهم أحسّوا أنّ هناك نمطاً آخر من التفسير أكمل من النمط السابق، وهو تفسير القرآن تفسيراً علمياً جامعاً، والبحث عمّا يتعلّق بلفظ القرآن ومعناه، فأدخلوا فيها علم القراءات، وإقامة الحجج عليها، وأسباب النزول، والمغازي، والقصص، والحكايات، والأبحاث الكلامية التي يستدلّ عليها المفسّر بالقرآن الكريم، وإليك أسماء من أتى بعدهم وهم بين مقتفين لأثر السابقين، ومبدعين غطاً جديداً باسم التفسير العلمي.

\_\_\_\_\_

١. رجال النجاشي: ٢ / ٢٢١ برقم ١٠٥٠ ؛ فهرست الطوسي: ١٨٤ برقم ٧٠٩.

### أعلام التفسير في القرن الخامس

لقد حل القرن الخامس، في حين استفحل أمر الفرق الإسلامية، وتشتّ المذاهب الكلامية فيما يرجع إلى المبدأ والمعاد خصوصاً في أسمائه وصفاته، وهم:

بين مشبّه لله سبحانه بمخلوقه « يثبت له يداً ورجلاً ووجهاً وحركةً » وانتقالاً كالإنسان، ويكفّر من ينكر ذلك، ويباهي بعقيدته، ويرفع عقيرته: بأنّا نثبت لله سبحانه ما أثبته لنفسه في الكتاب والسنّة، وكأخّم لم يسمعوا قوله سبحانه: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَهِيءٌ ﴾ أو قوله عزّ من قائل: ﴿ مَا قَدَرُ وا الله حَقَّ قَدْرِهِ ﴾.

وبين معطّل في فهم الأسماء والصفات فيفوض معانيها إلى الله سبحانه، ويرتدع عن تفسيرها على ضوء الكتاب والسنة والعقل، وكأنّ القرآن لم ينزل إلّا للقراءة والكتابة، لا للفهم والدراية، وكأنّ الوحي لم ينقر أسماعهم ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾.

وبين مؤوّل للآيات حسب عقيدته وفكرته يُخضعون كلام الله لآرائهم، وكأنّ النبي الأكرم وبين مؤوّل للآيات حسب عقيدته وفكرته يُخضعون كلام الله لآرائهم، وكأنّ النبي الأكرم والنار القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار ».

ففي هذه الظروف القاسية قام علماء الشيعة بتفسير القرآن تفسيراً علمياً غير مائلين لا إلى اليمين ولا إلى الشمال، غير عاضدين لهذه الفرق، مقتفين أثر الكتاب العزيز، مستلهمين من أثر الرسول، ومتدبرين في الآيات، فألفوا في هذا المجال موسوعات تفسيريّة لم تزل تشعّ منذ تكوّنها إلى يومنا هذا، وإليك أسماءهم:

٣٣. أبو الحسن الشريف الرضى: نقيب العلويّين، محمّد بن الحسين بن

موسى المعروف بالسيد الرضي، ولد عام ( ٣٥٩ هـ) وتوقيّ عام ( ٢٠۶ هـ)، وهو صاحب الأثر الخالد: نهج البلاغة، الذي قام فيه بجمع خطب الإمام ورسائله وكلمه من هنا وهناك، وله «حقائق التأويل في متشابه التنزيل » وهو تفسيره الكبير التي يعبّر عنه تارة « بحقائق التأويل »، وأخرى بالكتاب الكبير في متشابه القرآن، وعبّر عنه النجاشي بحقائق التنزيل، وصاحب عمدة الطالب بكتاب المتشابه في القرآن. ذكره ابن شهر آشوب في معالم العلماء، وقال: يتعذّر وجود مثله. وقال النسابة العمري في المجدي: شاهدت له جزءاً مجلداً من تفسير منسوب إليه في القرآن، مليح حسن، يكون بالقياس في كبر تفسير أبي جعفر الطبري أو أكبر.

وقال ابن خلّكان: « يتعذّر وجود مثله، دلّ على توسّعه في علم النحو، واللغة، وصنّف كتاباً في مجازات القرآن فجاء نادراً في بابه »، وقد طبع منه الجزء الخامس، أوّله تفسير قوله: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُّحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ ... ﴾.

ونقل الخطيب في تاريخ بغداد عن شيخه أحمد بن محمد ( المتوفّى ۴۴۵ هـ ) أنّ الرضي صنّف حول معاني القرآن ما يتعذّر وجود مثله، فيذكر الآيات المشكلة أو المتشابحة، فيزيل إشكالها وغموضها، وكتابه هذا غير مجازات القرآن المنتشرة. ١

٣٤. محمد بن محمد بن النعمان المفيد ( ٣٣٥ - ٣١٣ هـ ).

يقول النجاشي: شيخنا وأُستاذنا - رضي الله عنه .... فضله أشهر من أن يوصف في الفقه والكلام والرواية والثقة والعلم.

رجال النجاشي: ٢ / ٣٢۶؛ الذريعة: ٧ / ٣٢ برقم ٢۶٠؛ وفيّات الأعيان: ۴ / ۴۱۶، تحقيق الدكتور احسان عباس ؛ الغدير: ۴ / ۴۱۸.

يقول الشيخ الطوسي – تلميذه الآخر —: « يكتى أبا عبد الله المعروف بابن المعلم، من جملة متكلّمي الإماميّة انتهت إليه رئاسة الإماميّة في وقته، وكان مقدّماً في العلم وصناعة الكلام، وكان فقيهاً متقدّماً فيه، حسن الخاطر، دقيق الفطنة، حاضر الجواب، توفيّ لليلتين خلتا من شهر رمضان، سنة ( ۴۱۳ هـ)، وكان يوم وفاته يوماً عظيماً لم ير أعظم منه، من كثرة الناس للصلاة عليه، وكثرة البكاء من المخالف والموافق ».

وقال ابن كثير: « توقي في سنة ( ۴۱۳ هـ )، عالم الشيعة، وإمام الرافضة، صاحب التصانيف الكثيرة المعروف بالمفيد، وبابن المعلم أيضاً، البارع في الكلام والجدل والفقه، وكان يناظر أهل كلّ عقيدة بالجلالة والعظمة في الدولة البهية البويهيّة، وكان كثير الصدقات، عظيم الخشوع، كثير الصلاة والصوم، خشن اللباس، وكان عضد الدولة ربّا زار الشيخ المفيد، وكان شيخاً ربعاً نحيفاً أسمر، عاش ( ۷۶ سنة )، وله أكثر من مائتي مصنّف، وكان يوم وفاته مشهوداً وشيّعه ثمانون ألفاً من الرافضة والمعتزلة »، وقد سرد تلميذه النجاشي أسماء كتبه وفيها ما يمسّ بالموضوع ١. كلام في دلائل القرآن، ٢. البيان في تأليف القرآن، ٣. النصرة في فضل القرآن، ۴. الكلام في حدوث القرآن، ٥. البيان عن غلط قطرب في القرآن، ٥. الردّ على الجبائي في التفسير، ولأجل هذه الكتب الكثيرة حول القرآن فهو من أكبر المهتمين بالقرآن، وكيف لا يكون ذلك وقد ترتى في مدرسته العلمان الكبيران المفسران: المرتضى والطوسى بل والشريف الرضى. ١

\_\_\_\_\_

١. رجال النجاشي: ٢ / ٣٢٧ برقم ١٠۶٨؛ فهرست الطوسي: برقم ٢١٠؛ البداية والنهاية: ١٢ / ١٥؛ ولاحظ:
 تاريخ بغداد: ٣ / ٢٣١ برقم ١٢٩٩.

# ٣٥. السيد المرتضى علم الهدى، أبو القاسم على بن الحسين بن موسى.

يصفه النجاشي بقوله: حاز من العلوم ما لم يحزه أحد في زمانه، وسمع من الحديث فأكثر، كان متكلّماً شاعراً أديباً عظيم المنزلة في العلم والدين والدنيا، وهو من المكثرين في التأليف حول القرآن، أهمّها « الدرر والغرر »، المطبوع عدّة مرّات.

ووصفه الشيخ في فهرسته بقوله: المرتضى متوحد في علوم كثيرة، مجمع على فضله، مقدّم في العلوم، مثل علم الكلام والفقه وأُصول الفقه، والأدب والنحو والشعر ومعاني الشعر، واللغة، وغير ذلك، له من التصانيف ومسائل البلدان شيء كثير مشتمل على ذلك فهرسه المعروف.

وقال في رجاله: انّه أكثر أهل زمانه أدباً وفضلاً، متكلّم، فقيه، جامع العلوم كلّها، مدّ الله في عمره. إلى غير ذلك من كلمات الثناء من مشايخ العامّة والخاصّة التي يضيق بنا المجال لنقل معشارها، وقد ترجمه كثير من أصحاب المعاجم. راجع لفهرسها كتاب الغدير. يقول الذهبي: «كتاب غرر الفوائد ودرر القلائد »كتاب يشتمل على محاضرات أو أمالي أملاها الشريف المرتضى في ثمانين مجلساً، تشتمل على بحوث في التفسير والحديث، والأدب، وهو كتاب ممتع، يدل على فضل كثير، وتوسّع في الاطّلاع على العلوم، وهو لا يحيط بتفسير القرآن كلّه، بل ببعض من آياته التي يدور أغلبها حول العقيدة.

إنّ من الجناية على العلم وأهله رمي السيد المرتضى بأنّه يسعى في كتابه هذا للتوفيق بين آرائه الاعتزالية وآيات القرآن التي تتصادم معها ». وهذا ما يقوله الذهبي، وهو شنشنة أعرفها من كلّ من لم يفرق بين مبادئ التشيّع والاعتزال، فزعم أنّ اشتراكهما في بعض المبادئ كامتناع رؤية الله سبحانه، وحريّة الإنسان في حياته، وسعادته وشقائه، بمعنى اتحادهما في جميع الأصول والمبادئ، ولم يقف على

أنّ المعتزلة في بعض آرائهم وعقائدهم عيال على خطب الإمام أمير المؤمنين وكلماته، هذا والكتاب قد طبع مرّات محقّقة. ١

٣٤. محمد بن الحسن الطوسي، أبو جعفر، جليل من أصحابنا.

قال النجاشي: ثقة، عين من تلامذة شيخنا أبي عبد الله.

وقال العلّامة في الخلاصة: شيخ الإمامية ورئيس الطائفة، جليل القدر، عظيم المنزلة، ثقة، عين، صدوق، عارف بالأخبار والرجال والفقه والأصول والكلام والأدب، وجميع الفضائل تنتسب إليه، صنّف في كلّ فنون الإسلام، وهو المهنّب للعقائد في الأصول والفروع، والجامع لكمالات النفس في العلم والعمل، وكان تلميذ الشيخ المفيد، ولد - قدّس الله روحه - في شهر رمضان سنة ( قي العلم والعمل، وقدم العراق في شهور سنة ( ۴۰۸ هـ)، وتوفّى - رضي الله عنه - ليلة الاثنين، الثاني والعشرين من المحرّم سنة ( ۴۶۰ هـ) بالمشهد المقدّس الغروي، ودفن بداره.

وقد ترجمه أصحاب المعاجم من العامّة والخاصّة، وكفانا عن مؤونة البحث، ما ألّفه حول حياته شيخ الباحثين شيخنا المجيز الطهراني الذي طبع في مقدمة كتاب التبيان، وأمّا كتاب « التبيان »، فيكفي فيه قول الطبرسي:

« إنّه الكتاب الذي يقتبس منه ضياء الحقّ، ويلوح عليه رواء الصدق، قد تضمن من المعاني، الأسرار البديعة، واحتضن من الألفاظ اللغة الوسيعة، ولم يقنع بتدوينها دون تبيينها، ولا بتنميقها دون تحقيقها، وهو القدوة أستضيء بأنواره وأطأ

<sup>1.</sup> رجال النجاشي: ٢ / ١٠٢ برقم ٧٠۶؛ فهرست الطوسي: ٩٩؛ الخلاصة: ۴۶؛ التفسير والمفسّرون: ۴٠٩. ولاحظ: رسالة الإسلام، العدد الثاني، من السنة الثانية عشرة، مقالة الشيخ محمد جواد مغنية، تحت عنوان: « الإمامية بين الأشاعرة والمعتزلة » تجد فيها حقّ المقال.

مواقع آثاره ». ا

وأمّا منهجه في التفسير فيظهر من قوله في مقدمته. يقول «سمعت جماعة من أصحابنا قديماً وحديثاً يرغبون في كتاب مقتصد، يجتمع على جميع فنون علم القرآن من القراءة ... والجواب عن مطاعن الملحدين فيه، وأنواع المبطلين كالمجبّرة والمشبّهة والمجسّمة وغيرهم، وذكر ما يختص أصحابنا به من الاستدلال بمواضع كثيرة منه على صحّة مذاهبهم في أُصول الديانات وفروعها ».

ثمّ إنّ كتاب التبيان تداولته العلماء، وأخذوا في تحقيقه، فمنهم من اختصره كابن إدريس الحلي ( المتوفّى عام ٥٩٧ ه )، كما أرّخه الجزري في طبقات القرّاء، وسيوافيك أسماؤهما في القرن السادس فانتظر.

٣٧. أبو سعيد، إسماعيل بن علي بن الحسين السمان، المعاصر للسيد المرتضى والشيخ الطوسي، حيث يروي عنه من يروي عنهما كإسماعيل وإسحاق ابني محمد بن الحسن بن الحسين بن علي بن موسى بن بابويه القمي. وذكره الشيخ منتجب الدين في فهرسته، وقال: ثقة وأيّ ثقة، حافظ، له « البستان في تفسير القرآن » في عشر مجلّدات. ٢

أعلام التفسير في القرن السادس

٣٨. محمّد بن علي الفتّال، قال الشيخ منتجب الدين: الشيخ محمد بن علي

رجال النجاشي: ٢ / ٣٣٢ برقم ٢٠٤٩، الخلاصة: ١٤٨ ؛ مجمع البيان: ١ / ١٠. وراجع لسان الميزان: ۵ / ١٣٥ برقم ٤٥٢.

٢. فهرست منتجب الدين: ٨ برقم ٨.

الفتّال النيسابوري صاحب التفسير، ثقة وأيّ ثقة. أخبرنا جماعة من الثقات عنه بتفسيره. ويظهر منه أنّه غير الفتّال المعروف مؤلّف روضة الواعظين، حيث عنونه أيضاً وقال: ... الشيخ الشهيد محمد بن أحمد الفارسي مصنّف « روضة الواعظين » '، ولم يذكر له التفسير، واحتمل المصحّح وحدتهما وأشار في التعليقة أنّه تقدّم، ولكنّه خلاف الظاهر، إذ لا وجه لعنوان شخص واحد مرتين.

٣٩. محمد بن الحسن الفتال النيسابوري: له كتاب « التنوير في معاني التفسير »، « روضة الواعظين وبصيرة المتعظين » ويأتي هناك ما ذكرناه سابقاً من احتمال الوحدة، وانّ هناك فتالاً واحداً باسم محمد بن الحسن بن علي بن أحمد، وقد أضافه ابن شهر آشوب إلى أبيه، وقال: محمد بن الحسن، وأضافه منتجب الدين إلى جدّه، وقال « محمد بن علي »، كما يحتمل تعدّدهما، وعلى كلّ حال فقد قتل شيخنا الفتّال عبد الرزاق رئيس نيسابور ابن أخي الخواجة نظام الملك الطوسي.

• ۴. فضل بن الحسن بن الفضل المعروف بالطبرسي والمقام يضيق عن نقل معشار ما ذكروا في حقّه، وهو من أكابر علماء الإماميّة في القرن السادس، وتفسيره المسمّى بـ « مجمع البيان » يقع في عشرة أجزاء طبع في إيران وبيروت ومصر، ولد عام ( ۴۷۱ هـ )، وتوفيّ عام ( ۵۴۸ هـ )، وقد ترجمه أصحاب المعاجم بأبلغ الألفاظ، يقول الدكتور محمد موسى في مقالة حول « مجمع اليبان »:

\_\_\_ بعد نقل كلام الطبرسي في وصف كتابه - القارئ لهذا الكتاب، والباحث الذي يلجأ إليه فيما يعاني من تفسير كتاب الله العظيم ومعضلاته، والمتتبع لتطوّر

١. فهرست منتجب الدين: ١٤۶ برقم ٣٩٥، وص ١٩١ برقم ٥١١.

٢. معالم العلماء: ١١٨ برقم ٧٤٩.

٣. شهداء الفضيلة: ٣٨.

علم التفسير وما كتب فيه على مرّ القرون. كلّ من أُولئك يتبيّن كيف وفِق المؤلّف رضوان الله عليه للوفاء بكلّ ما قال في المقدّمة من علوم القرآن المتعدّدة، وإلى أيّ مدى عال مرموق بلغ من ذلك كلّه، وبأيّ أُسلوب بليغ عالي المنزلة عالج النواحي التي عالجها، وبأيّ أمانة وصدر رحب نقل ما نقل من آراء مخالفيه في الرأي أو المذهب، على ندرة هذه الخطة الأخيرة بين غير قليل من العلماء الذين يتصدون للتأليف في العلوم والفنون التي يكثر فيها الاختلاف، ويشتدّ، كما ترى بوضوح في كثير من المؤلّفات في علم الكلام، وعلم الفقه. ا

يقول الطبرسي في مقدمة مجمع البيان: ابتدأت بتأليف كتاب هو في غاية التلخيص والتهذيب وحسن النظم والترتيب، يجمع أنواع هذا العلم وفنونه، ويحوي فصوصه وعيونه، من علم قراءاته وإعرابه، ولغاته وغوامضه ومشكلاته، ومعانيه وجهاته، ونزوله وأخباره، وقصصه وآثاره، وحدوده وأحكامه، وحلاله وحرامه، والكلام على مطاعن المبطلين، وذكر ما ينفرد به أصحابنا - رضي الله عنهم - من الاستدلالات بمواضع كثيرة منه على صحة ما يعتقدونه من الأصول والفروع والمعقول والمسموع على وجه الاعتدال والاختصار، فوق الإيجاز ودون الإكثار - إلى أن يقول: - إني قد جمعت في عربيته كل غرة لائحة، وفي إعرابه كل حجة واضحة، وفي معانيه كل قول متين، وفي مشكلاته كل برهان مبين، وهو بحمد الله للأديب عمدة، وللنحوي عدة، وللمقرئ بصيرة، وللناسك ذخيرة، وللمتكلم حجة، وللمحدّث محجة، وللفقيه دلالة، وللواعظ آلة ....

\_\_\_\_

الدكتور محمد يوسف موسى الأستاذ بكلية أصول الدين في القاهرة مجلة رسالة الإسلام، العدد الأول من السنة الثانية
 ص ۶۸.

والشيخ الذهبي مؤلّف « التفسير والمفسّرون » مع عناده ولجاجه لعلماء الشيعة لم يستطع أن ينكر ما للطبرسي في كتابه « مجمع البيان » من مقدرة كبيرة في مجال التفسير. يقول: « والحقّ أنّ تفسير الطبرسي – بصرف النظر عمّا فيه من نزعات تشيّعيّة، وآراء اعتزالية .، كتاب عظيم في بابه، يدلّ على تبحّر صاحبه في فنون مختلفة من العلم والمعرفة، والكتاب يجري على الطريقة التي يتكلّم أوضحها لنا صاحبه في تناسق تام وترتيب جميل، وهو يجيد في كلّ ناحية من النواحي التي يتكلّم عنها، فإذا تكلّم عن القراءات ووجوهها أجاد، وإذا تكلّم عن المعاني اللغوية للمفردات أجاد، وإذا تكلّم عن أسباب النزول وشرح القصص استوفى الأقوال وأفاض، وإذا تكلّم عن الأحكام تعرّض لمذاهب الفقهاء وجهر بمذهبه ونصره إن كانت هناك مخالفة منه للفقهاء، وإذا ربط بين الآيات آخى بين الجمل، وأوضح لنا عن حسن السبك وجمال النظم، وإذا عرض لمشكلات القرآن أذهب الإشكال وأراح البال، وهو ينقل أقوال من تقدّمه من المفسّرين معزقة لأصحابها، ويرجّح ويوجّه ما يختار منها – إلى أن قال .: والحقّ أن يقال: إنّه ليس مغالياً في تشيّعه ولا متطرّفاً في عقيدته ». الشيخ الناس معالياً في تشيّعه ولا متطرّفاً في عقيدته ». المنتسبة عن المناسبة المنتسبة المناسبة المناسبة

ثمّ إنّ الذهبي يقول:

« وإذا كان لنا بعض المآخذ عليه، هو تشـــيّعه لمذهبه وانتصــــاره له، وحمله لكتاب الله على ما يتّفق وعقيدته، وتنزيله لآيات الأحكام على ما يتناسب مع الاجتهادات ... ».

يلاحظ عليه: أنّه لو صحّت تلك الموآخذه فلا تختص بالطبرسي ومجمعه،

١. التفسير والمفسّرون: ٢ / ٢٠٠٠.

بل يعمّ كل من ورد في مجال التفسير وكتب تفسيراً علمياً، فان كل مفسر يتشيّع لمذهبه وينتصر له، فالحنابلة والسلفيّون الذين يصرّون على إمكان رؤية الله سبحانه يوم القيامة ويسعون لأن يثبتوا له سبحانه أعضاء كأعضاء الإنسان، متدرّعين بلفظ « بلاكيف »، ينتصرون لمذهبهم ويتشيّعون له، ولكنّهم في نظر الذهبي موضوعيون واقعيّون! وأمّا من حاول تنزيه الله سبحانه عن الرؤية والأعضاء البشرية فهو عنده طائفي متعصّب لمذهبه! وممّا جعله الذهبي دليلاً لتعصّبه، أنّه يصرّ على عدم رؤية الله تبارك وتعالى، ويستدلّ على مذهبه بما يدلّ عليه. ولو كان ذلك دليلاً على تعصّب لمذهبه، فليكن ذلك دليلاً على تعصّب مفسري أهل السنّة من أهل الحديث والأشاعرة كالرازي والآلوسي، فليكن ذلك دليلاً على تعصّب مفسري أهل السنّة من أهل الحديث والأشاعرة كالرازي والآلوسي، حيث يصرّون على إمكان رؤيته، ويستدلّون بما ظاهره إمكان رؤيته. فلماذا، « باؤك » تجرّ و « بائى » لا تجرّ ؟!

ثمّ إنّ لشيخنا الطبرسي تفاسير أُخرى منها « جوامع الجامع » الذي لحّص فيه كتاب الكشّاف وضمّن فيه نكات كتابه « مجمع البيان »، وهو تفسير بديع في بابه، طبع عدّة مرّات.

إنّ الشيخ الطبرسي بعد أن ألّف « مجمع البيان »، اطّلع على الكشّاف، فأراد أن يجمع بين فوائد الكتابين على وجه الاختصار، فألّف ذلك الكتاب المعروف بـــ « جوامع الجامع »، وقد ذكروا في ترجمته تفسيراً آخر له باسم الوسيط في أربعة مجلّدات، والظاهر أنّه هو ذلك الكتاب، وله تفسير آخر باسم الوجيز، فكأنّه ألّف تفاسير بألوان ثلاثة على وجه التبسيط وهو مجمع البيان، وعلى وجه الإيجاز والاختصار وهو « الوجيز »، وعلى نمط بين التبسيط والإيجاز وهو « جوامع الجامع »، وقد فرغ من الجزء الأوّل من الجامع »، وقد فرغ من الكتاب « مجمع البيان » عام ( ٥٣٤ ه )، وفرغ من الجزء الأوّل من عشرة أجزاء عام ( ٥٣٠ ه )، وكأنّه استغرق تأليف مجمع البيان سبع سنوات، وقد

قام بهذا الجهد البليغ، وقد ذرف على الستين.

۴۱. ضياء الدين، أبو الرضا فضل الله بن علي الراوندي الحسني، وهو مؤلّف الكافي في التفسير، صرّح به العلّامة في إجازته لبني زهرة والمؤلّف شيخ منتجب الدين الرازي، (المتوفّى سنة ۶۰۰ه)، وشيخ ابن شهر آشوب، (المتوفّى عام ۵۸۸ه)، وكان المؤلّف (حيّاً عام ۵۴۸ه).

قال الرازي: «علامة زمانه، جمع مع علو النسب كمال الفضل والحسب، وكان أُستاذ أئمّة عصره »، ثمّ ذكر تصانيفه، منها التفسير، قال: شاهدته وقرأت بعضها عليه. ١.

۴۲. جمال الدين، أبو الفتوح الحسين بن علي الخزاعي، النيسابوري، الرازي. شيخ منتجب الدين، وابن شهر آشوب، وقد تعرّفت على سنة وفاقما، والمدفون في جوار سيدنا عبد العظيم الحسني، له تفسيران أحدهما: عربي أشار إليه في مفتتح تفسيره الفارسي، والآخر: فارسي في عشرة أجزاء كبار، وهو المتداول الموسوم بـ « روض الجنان »، طبع مرّتين مرّة عام ( ١٣٢٣ هـ)، وثانياً عام ( ١٣٧٠ هـ) بتصحيح العارف الشيخ مهدي الإلهي القمشئي، في عشرة أجزاء، وقد طبعت ترجمة المؤلّف في الطبعة الأُولى بقلم الكاتب الأديب محمد القزويني، والتفسير مشحون بالأبحاث الأدبية، وما يرجع إلى القراءة وحجّتها، وأسباب النزول، والاحتجاج على المذهب المختار، ولعل المؤلّف توفي عام ( ٥٥٠ هـ) ، وربما

١٠٠٠ ويروي عنه بواسطه الدين: ١٩٤١.
 الدين، عنه ؛ فهرست منتجب الدين: ١٩٤٠.

٢. وقد أجاز لبعض تلامذته عام ( ٥٤٧ ه ). لاحظ مقدمة المحدّث الأرموي لجلاء الأذهان: ص (ل).

يقال: إنّ الرازي وضع تفسيره على منوال هذا التفسير الطؤلّفان رازيّان غير أنّ الفخر متأخّر عنه قلبلاً.

۴٣. رشيد الدين، أبو علي محمد بن علي بن شهر آشوب السروي، (المتوفّى عام ٥٨٨ هـ) عن مائة سنة إلّا أربعة أشهر، له كتاب في التفسير عبّر عنه في كتابه «معالم العلماء» بـ «متشابه القرآن»، وهو كتاب نفيس منبئ عن طول باعه. يقول في مقدمة الكتاب: سالتم – وفّقكم الله للخيرات – املاً كتاب في بيان المشكلات من الآيات المتشابهات، وما اختلف العلماء فيه من حكم الآيات، ولعمري أنّ لهذا التحقيق بحراً عميقاً فأسأل الله المعونة على إتمامه، وأن يوفّقني لإتمام ما شرعت فيه من كتاب أسباب نزول القرآن، فانّ بانضمامهما يحصل جلّ علوم التفسير. ٢

وقد طبع الكتاب في طهران سنة ( ١٣٧٠ ه )، وأمّا الكتاب الآخر الذي أشار إليه، فلم نقف على نسخته، وقد ترجم المؤلّف لفيف من أعلام الطائفة وغيرهم من أهل السنّة.

۴۴. قطب الدين، سعيد بن هبة الله بن حسن الراوندي، ( المتوفّى سنة ۵۷۳ )، المدفون بقم، في صحن السيدة معصومة سلام الله عليها، له « فقه القرآن

. القائل هو الشيخ محمد على السهوري في كتابه « عدّة الخلف في عدّة السلف » يقول:

وترجمان الذكر ذو الاعزاز

آس الهدى أبو الفتوح الرازي

فخر المشككين شيخ القالة

للأخذ من أفضاله أفضي

قد سرق الحقّ له لغير حقّ

له نعم ومن قبل له أخ سرق

٢. مقدمة تأويل متشابحات القرآن ؛ معالم العلماء: ١١٩ برقم ٧٩١.

في بيان آيات الأحكام »، وربما يسمّى بأُمّ القرآن، والكتاب مرتّب على ترتيب كتب الفقه، ابتدأ فيه بكتاب الطهارة، ثمّ الصلاة، وهكذا إلى كتاب الديات، فرغ منه سنة ( ٥٤٣ هـ)، وله أسباب النزول، وهو من مصادر كتاب « بحار الأنوار »، صرّح به العلّامة المجلسي وينقل عنه فيه. ١

\*\* ثانو عبد الله محمد بن هارون، المعروف والده بالكال أو الكيّال، ولد عام ( ۵۱۵ ه )، وتوفيّ عام ( ۴۵ ه )، ترجمه الجزري ( المتوفّ سنة ۸۳۳ ه )، في طبقات القرّاء، وترجمه ابن العماد في « شندرات الذهب »، كما ترجمه الشيخ الحرّ العاملي في أمل الآمل. ومن تصانيفه « مختصر التبيان في تفسير القرآن »، وكتاب « متشابه القرآن ». \*

۴۴. الشيخ أبو جعفر محمد بن منصور بن أحمد بن إدريس الحلّي: مؤلّف السرائر في الفقه، الطائر الصيت، ( المتوفّ عام ۵۹۸ هـ ) له مختصر التبيان، طبع في جزءين، وقد فرغ منه عام ( ۵۸۲ هـ )، ونسخه متوفرة. عسى أن يبعث الله بعض ذوي الهمم العالية لنشره.

\*\* ( المحمد بن أبي الخير ، على بن أبي سليمان ، ظفر الحمداني ، مؤلّف « مفتاح التفسير » و « دلائل القرآن » ، ترجمه منتجب الدين في فهرسته ، وقال : عالم مفسّر ، صالح واعظ ، كما ترجم ولده محمد بن برهان الدين أيضاً ، ولكن بقي ولده إلى المائة السابعة ، فانّه كتب بخطه نسخة فهرست الشيخ منتجب الدين في ( ٤١٣ ه ) ، كما ذكره الشيخ الشهيد الأوّل في آخر نسخته التي استنسخها عن تلك

\_\_\_\_\_

١. روضات الجنات: ٤ / ۶ ؛ بحار الأنوار: ١ / ١٢.

٢. شذرات الذهب: ٤ / ٣٣٣ ؛ أمل الآمل: ٢ / ٣١١ برقم ٩٤٧. لاحظ الذريعة: ٤ / ٢٤٥ برقم ١١٩٠.

النسخة. ١

هذه عشرة كاملة من أعيان القرن السادس اكتفينا بهم وطوينا الكلام عن غيرهم، وما هذا إلّا لأنّ الغاية هي إراءة نماذج من مشاهير المفسّرين من الشيعة في كلّ قرن.

### أعلام التفسير في القرن السابع والثامن

كانت نهاية القرن السادس ومجموع القرن السابع والثامن عصر البؤس والدمار وبالتالي شرّ القرون وأسوأها بالنسبة إلى المسلمين، فقد حلّت فيها بالمسلمين فجائع ونكبات لم يسجّل التاريخ لواحد من الأُمم مثلها، فبينما كانت الحروب الصليبية لا تزال طاحنة ومشتعلة في أواخر القرن السادس ينتصر فيها المسلمون على العدو الصليبي في فترة بعد فترة، إذ بدأت الحملات الأُخرى من جانب الشرق على يد التتار والمغول، فكان مختتم الحروب الصليبية مبدأ للحروب الوثنية على يد عبدة الشمس والكواكب، وكان هذا يعكس اتّفاق الصليب والصنم وبالتالي الصليبين والوثنيين على تدمير الحضارة الإسلامية.

وفي سنة ( ٤١۶ هـ ) قصد چنگيزخان البلاد الإسلامية ودمّرها هو وأولاده وأحفاده، عصراً بعد عصر، وقد هجم هولاكو على مركز الخلافة العباسي، بغداد عام ( ٤٥۶ هـ )، ففتحوا البلد، وقتلوا جميع من قدروا عليه من الرجال والنساء والصبيان والمشايخ والكهول والشبّان، ودخل كثير من الناس في الآبار وأماكن الحوش وقنى الوسخ، فبلغ عدد القتلى في نفس بغداد فضلاً عن ضواحيها . . ، ، ، ، ، ، قتيل.

فهرست منتجب الدين: ۱۶۱ ؛ الذريعة: ۸ / ۲۵۲ برقم ۱۰۳۸ و ۲۱ / ۳۲۳ برقم ۵۲۸۷.

وقد ارتكب مثل ذلك في خراسان والري وهمدان وبلد الجبل ثمّ آذربيجان إلى كثير من الأقطار والأصقاع، ولم يتوقّف هجومهم على فتح بغداد حتى وصل جيش العدو إلى عين جالوت وغزة في فلسطين، وكانت الأمنية الكبرى للعدو هو الاستيلاء على الشامات ثمّ مصر، والزحف وإن توقّف بتدبير الملك الظاهر بيبرس، ولكنّ العدو بقى يهاجم الشام بين الحين والآخر، وهذا هو اليافعي يقول في تاريخه في حوادث سنة ( ٧٠٢ ه ):

« طرق غازان بالشام ولكن انهزم عند سور دمشق وتفرّقت جيوشه، ثمّ جهّز غازان جيوشه فساروا إلى مرج دمشق و تأخّر المسلمون وبات أهل دمشق في بكاء واستغاثة بالله وخطب شديد وقدم السلطان وانضمت إليه جيوشه ». ١

وقد امتد الدمار إلى أواخر القرن الثامن، وقد أدّى ذلك إلى مجزرة للمسلمين عامّة والعلماء من بينهم خاصة، فأُحرقت مكتباتهم، ودمّرت آثارهم في ذينك القرنين، حيث ابتدأت الحروب التترية عام ( ٤١٦ هـ)، وانتهت عام ( ٨٠٧ هـ) بموت تيمور لنگ الذي تظاهر هو بالإسلام وبعض من قبله، ولكن لم تزل القلوب مضطربة باستيلاء هؤلاء على المناطق الإسلامية.

وعلى ضوء هذا التحليل الإجمالي للوضع المأساوي في ذينك القرنين لا عجب من قلّة العثور على ضوء هذا التحليل الإجمالي للوضع المأساوي في ذينك القرنين لا عجب من قلّة العناية به جرّاء القلاقل، حيث إنّ التأليف والتصنيف يتوقّف على توفّر الأمن والهدوء، فلا عتب علينا إذا لم نقف إلّا على فئة قليلة من أعلام التفسير في هذين القرنين، ولعل الداثر أكثر من الباقي.

هذا من جهة، ومن جهة أُخرى لما استقرت السلطة التترية في المناطق

١. مرآة الجنان: ۴ / ۲۶۴ – ۲۳۵.

المحتلة وضربت بجرانها في البلاد الإسلامية أخذت تحرّك دفّة العلم باتجاه العلوم الطبيعية والرياضية وأخيراً العقلية، فصار الغور في هذه الموضوعات، الشغل الشاغل لأكثر العلماء المتواجدين في المناطق الشرقية من العالم الإسلامي، ولأجل ذلك أنجبت المدارس العلمية في ذينك القرنين (السابع والثامن)، بل والقرن الذي يليهما مئات الكتب حول النجوم والفلكيّات والرياضيات، وصارت المسائل الكلاميّة مدار التفكير، فمن مختصرات إلى مطوّلات، ومن متون إلى شروح، نرى أعيانها في المكتبات والمتاحف أو نقرأ أسماءها في مختلف المعاجم، وصار ذلك هو السبب الثاني لقلّة التأليف حول التفسير إلى أواخر القرن العاشر، ومع ذلك فنأتي بأسماء أعلام التفسير في هذه القرون:

۴٨. رضي الدين علي بن موسى بن طاووس الحسني الحلّي، المولود بالحلّة في (١٥) محرم من سنة ( ٥٨٩ هـ). أقام ببغداد زمن العباسيين خمسة عشر سنة، ثمّ رجع إلى الحلّة، ثمّ جاور النجف، ثمّ رجع إلى بغداد في أوّل عصر المغول، وتولّى النقابة من قبل نصير الدين الطوسي عن هولاكو ثلاث سنين وأحد عشر شهراً. قال ابن الفوطي في « الحوادث الجامعة » أنّه وليّ النقابة للطالبيين بالعراق سنة ( ٤٩١ هـ) وتوفيّ سنة ( ٤٩٢ هـ).

له مشايخ وتلاميذ كثيرون، كما أنّ له تآليف قيّمة، ومنها « سعد السعود في تاريخ القرآن ».

**۴۹.** السيد جمال الدين، أحمد بن موسى بن طاووس الحسني الحلي، من مشايخ العلّامة الحلّي وتقي الدين الحسن بن داود صاحب الرجال، له مؤلّفات كثيرة، ذكرها تلميذه ابن داود في رجاله، تبلغ إلى اثنين وثمانين مجلداً، له خطوات

١. الحوادث الجامعة: ١٠٧ ؛ الأنوار الساطعة: ١١١٧.

مشكورة في تحقيق الرجال والدراية والتفسير، وله شواهد القرآن، توفي عام ( ٣٧٣ ه )، بعد أخيه رضى الدين بتسع سنين. ١

- ٥. بحاء الدين يوسف بن أبي الحسن بن أبي القاسم الديلمي الجيلاني، المعاصر لمحمد بن صالح بن مرتضى التيهاني الذي توقي عام ( ٤٧٥ ه )، له تفسير ذكره القاضي أحمد بن صالح بن أبي الرجال اليمني ( المتوقى بصنعاء عام ١٠٩٢ ه ) في كتابه « مطلع البدور »، وحكاه شيخنا المجيز في « الذريعة »، وهو جد أبي الفضل الديلمي صاحب التفسير الذي هو من علماء القرن الثامن كما سيوافيك. ٢
- 10. مؤلّف نحج البيان عن كشف معاني القرآن، والمؤلّف من أعيان القرن السابع، ألّفه لخزانة المستنصر العباسي سنة ( ٤٤٠ ه )، وذكر شيخنا المجيز مستهل الكتاب وهو الحمد لله ذي العرّة والجلال والقدرة والحكمة ...، ثمّ ذكر الصلوات على خاتم الأنبياء وعلى ابن عمّه أمير المؤمنين وولديه السيدين الإمامين الحسن والحسين، وينقل فيه عن الشيخ المفيد وعن « تبيان » الشيخ الطوسي، ويوجد نسخ منه في العراق. "
- ۵۲. عبد الرشيد بن الحسين بن محمد الاسترآبادي مؤلّف تأويل الآيات، التي يتعلّق بما أهل الضلال، ينقل عنه السيد رضي الدين علي بن طاووس، المتوفّق سنة ( ۶۶۴ ه )، في كتابه: « سعد السعود » في تفسير لفظ « يس » ولعل المؤلّف من أعيان أوائل القرن السابع. \*

١. فهرست منتجب الدين: ١٤١ ؛ الذريعة: ٨ / ٢٥٢ برقم ١٠٣٨ و ٢١ / ٣٢٣ برقم ٥٢٨٧.

٢. مطلع البدور كما في الذريعة: ٢ / ٣٢٢.

- ۵۳. عبد الرزاق بن أحمد الكاشي، العارف، الحكيم، المعاصر للعلّلامة الحلّي، له « السراج الوهّاج في تفسير القرآن » و « تأويلات القرآن »، وقد سرد تآليفه شيخنا في طبقات أعلام الشيعة. ١
- 46. العلّامة الحلّي، جمال الدين حسن بن يوسف بن مطهر، المولود عام ( ۶۴۸ هـ)، والمتوفّى عام ( ۷۲۶ هـ)، وهو أظهر من أن ( ۷۲۶ هـ)، وهو آية من آيات الله الكبرى المشـــتهر بالعلّامة على الإطلاق، وهو أظهر من أن يعرف وأشهر من أن يذكر، وله جهود كبرى وخطوات واضحة في العلوم الإسلامية، وله في مجال التفسير تأليفات ثلاثة:
- 1. « السر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز »، كما ذكره في فهرس كتبه في كتابه « خلاصة الأقوال في علم الرجال ».
- ٢. « فعج الإيمان في تفسير القرآن » لخّص فيه « الكشّاف » و « التبيان » و « مجمع البيان ».
- ٣. « تلخيص الكشاف » حكى شيخنا المجيز في الذريعة أنّه رآه بعض المطّلعين عند بعض علماء العامّة ببغداد، ولكن يحتمل اتحاد الثالث مع الثاني. ٢
- ۵۵. قطب الدين، محمد بن محمد الرازي البويهي، ( المتوفّى سنة ٧۶۶ هـ )، تلميذ العلّامة الحلّي، وأُستاذ الشهيد الأوّل ( المتوفّى عام ٧٨۶ )، له تفسيران:
- 1. « تحفة الأشراف »، وهو تفسير كبير أبسط من تفسيره الآخر، يوجد مجلّدان منه في المكتبة الخديوية بمصر من أوّله إلى آخر سورة طه، وهو كالحاشية على الكشّاف.

١. الحقائق الراهنة في أعيان المائة الثامنة: ١١٢ ؛ الذريعة: ٣٠٣ / ٣٠٣.

٢. خلاصة الأقوال: ۴۶، ط النجف ؛ الذريعة: ١٢ / ١٧٠ برقم ١١٣٨ و ٢۴ / ٢١٢ برقم ٢١٧ و ۴ / ٢٢٥ برقم
 ١٨٧٣.

- ٢. « بحر الأصداف »، يوجد منه نسخة في العراق في مكتبة الجوادين بالكاظمية، فرغ منه المؤلّف سنة ( ٧٣٣ هـ ).
- 26. ركن الدين حيدر بن علي بن حيدر الحسيني الآملي له المحيط الأعظم في تأويل كتاب الله العزيز المحكم، فرغ من إتمامه سنة ( ٧٧٧ ه )، وهي موجودة في الخزانة الغروية، قد ذكر شيخنا المجيز الطهراني ثلاثة تفاسير أُخرى له وهي: « التأويلات » و « جامع الأسرار » و « منتخب التأويل ». ا
- ٧٥٠. جمال الدين أحمد بن متوّج البحراني، مؤلّف « منهاج الهداية في تفسير آيات الأحكام الخمسمائة » يقول الشيخ سليمان بن عبد الله الماحوزي في رسالته في أحوال علماء البحرين: انّ الشيخ جمال الدين كان شيخ الإمامية في وقته، وكان من أعظم تلاميذ فخر المحقّقين، ( المتوفّى عام ٧٧١ هـ)، واتّفق اجتماعه مع الشهيد الأوّل بمكّة، فلمّا تناظرا غلب عليه الشهيد، وقد توفيّ الشهيد عام ( ٧٨٢ هـ)، فالرجل من أعيان القرن الثامن وإن أدرك قليلاً من أوائل القرن التاسع، وينقل عنه الفاضل المقداد، ( المتوفّى عام ٨٢٨ هـ) في كنز العرفان، والنسخة موجودة في العراق، كما حكاه شيخنا المجيز في الذريعة. ٢
- ۵۸. الشيخ فخر الدين أحمد بن متوّج، مؤلّف « النهاية في تفسير الخمسمائة آية »، وهو أيضاً تلميذ فخر الحققين الذي توفيّ عام ( ٧٧١ ه )، وشيخ أبي العباس أحمد بن فهد الحلّي، ( المتوفّ عام ٨٤١ ه )، وهو أيضاً من المكثرين، له

١. الذريعة: ٢٠ / ١٤١ برقم ٢٣٩۶ ؛ الحقائق الراهنة له أيضاً: ٤٩.

٢. الذريعة: ٢٣ / ١٠٨ برقم ٨٥٥٨ و ٤ / ٢٢۶ برقم ١١٩٢ ولاحظ: طبقات أعلام الشيعة في المائة الثامنة: ٨.

تفسيران: كبير مطوّل وصغير مختصر، وله أيضاً كتاب الناسخ والمنسوخ وهو أيضاً من أعيان القرن الثامن وإن أدرك أوائل القرن التاسع، ولأجل ذلك ذكرناه في مشاهير المفسرين في القرن الثامن.

29. أبو الفضل، نجل الفقيه العالم بحاء الدين يوسف بن أبي الحسن الديلمي الجيلاني الذي مرّ عند ذكر مشاهير المفسّرين في القرن السابع، وقد ذكره القاضي أحمد بن صالح اليمني، المتوفّ بصنعاء عام (١٠٩٢) في حرف الفاء من كتابه «مطلع البدور» بعنوان المشهورين بأبي الفضل من علماء العراق، وذكر من تصانيفه تفسير القرآن ودلائل التوحيد في الكلام، وذكر شيخنا الجيز أنّ تفسيره كبير في مجلدين ضخمين على كيفية خاصّة، ثمّ ذكر كيفيته، ونستخته موجودة في النجف الأشرف، ويكثر النقل عن احتجاج الطبرسي وتفسير الشيخ الطبرسي والكشّاف وغيرها. ٢

• • • فضل الله بن عماد الدولة، أبو الخير، هو الوزير العالم، مربي العلماء رشيد الدين فضل الله الهمداني الشهيد في ربيع الأوّل عام ( ٧١٨ ه ). كان عالماً مهر في العلوم الطبيعية والفلسفة والرياضيات، تلمّذ في العلوم على رضي الدين الطوسي مع زميله ابن الفوطي، ترجم له ابن كثير في البداية والنهاية، وتعصّب عليه كما هو ديدنه ضدّ الشيعة، وقال: إنّه فسّر القرآن على طريقة الفلاسفة، فنسب إلى الإلحاد، ومن تآليفه مفتاح التفاسير، وقيل: إنّه قرّظه مائة رجل من العلماء وله « جامع التواريخ » في ثلاثة أجزاء، ومن آثاره « الربع الرشيدي » بتبريز. "

\_\_\_\_\_

١. روضات الجنات: ١ / ٤٨ ؛ الذريعة: ٢ / ٢۴۶ برقم ١١٩١. ولاحظ أيضاً: الضياء اللّامع في القرن التاسع: ٥.

۲. الذريعة: ۴ / ۲۵۶ برقم ۱۲۱۳.

٣. الحقائق الراهنة في أعيان المائة الثامنة: ١٥٠.

19. كمال الدين عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم المعروف بابن العتايقي الحلّي، صاحب التصانيف، الموجود بعضها بخطّه في الخزانة الغروية منها «صفوة الصفوة »، الذي فرغ منه سنة ( ٧٨٧ هـ). له « الناسخ والمنسوخ » ونسخه متوفّرة في النجف ويعبّر عن العلّامة الحلّي في كتابه « الإيضاح » بـ « شيخنا المصنّف »، فالرجل من أعيان أواخر القرن الثامن، بسط شيخنا المجيز الكلام في ترجمته. ١

# أعلام التفسير في القرن التاسع

97. أبو عبد الله مقداد بن جلال الدين عبد الله السيوري الحلّي، تلميذ الشهيد الأوّل وشارح الباب الحادي عشر، ( المتوفّى عام ٨٢٥ هـ )، رتّبه على مقدمة وكتب بترتيب كتب الفقه، وخاتمة، وقد طبع عدّة مرّات، منها ما طبع مستقلاً سنة ( ١٣١٣ هـ )، وله تفسير « مغمضات القرآن »، وقد رآه شيخنا المجيز في كربلاء المقدسة. ٢

۶۳. طيفور بن سراج الدين جنيد، المفسر الجليل له تفسير القرآن بالحديث والرواية، حكى شيخنا الجيز أنّه رآى تفسيره الكبير، وقد فرغ منه يوم الغدير سنة ( ۸۷۶ هـ ). ٢

44. كمال الدين الحسن بن محمد بن الحسن الاسترآبادي النجفي، شارح الفصول النصيريّة، له آيات الأحكام المستخرج من كتاب عيون التفاسير الذي فرغ من مجلّده الأوّل، سنة ( ٨٩١ ه )، وأسماه « معارج السؤول ومدارج المأمول » في

١. الحقائق الراهنة في أعيان المائة الثامنة: ١٠٩ - ١١٢ ؛ الذريعة: ٢١ / ٣٢٣ برقم ٥٢٨٤.

٢. روضات الجنات: ٧ / ١٧٠. ولاحظ الذريعة: ٤ / ٣١٥.

٣. الذريعة: ٢ / ٢٨٠ برقم ١٢٨٥.

تفسير آيات الأحكام، واشتهر بكتاب اللباب وهو أبسط من كنز العرفان للفاضل المقداد. يقول في أوّله: إنّه لممّا منّ الله عليه بتأليف عيون التفاسير، استخرج منه تفسير آيات الأحكام على نهج ما ألّفه شيخه المقداد، فهو ذو تأليفين في التفسير أحدهما: يعم جميع القرآن، والآخر: يختصّ بآيات الأحكام، وهو من تلاميذ الفاضل المقداد، ومن الكتاب نسخة في المكتبة الرضوية وغيرها.

### أعلام التفسير في القرن العاشر

42. حسين بن علي الواعظ الكاشفي مؤلّف « جواهر التفسير لتحفة الأمير » ألّفه باسم الوزير الأمير نظام الدين علي شير، قدّم فيه أربعة أصول فيها اثنان وعشرون عنواناً من الفنون المتعلّقة بتفسير القرآن وفضله وأنواعه، ثمّ شرع التفسير من سورة الفاتحة، وله تفسير آخر أسماه بـ « المواهب العليّة »، وقد توقيّ عام ( ٩١٠ ه ). ٢

94. كمال الدين الحسين بن شرف الدين، عبد الحقّ الأردبيلي، المعروف بالإلهي، توفيّ عام ( 95. كمال الدين الحسين بن شرف الدين، عبد الحقّ الأردبيلي، وفي رياض العلماء أنّ هذا التفسير كبير لتمام القرآن الشريف، وهو في مجلدين. "

97. عبد العلي ابن نظام الدين محمد بن الحسين البيرجندي، (المتوفّى عام ٩٢٢ه هـ)، له شرح تحرير المجسطى وجاء في خطبته: مسلماً على الأثمّة المنتجبين

١. الضياء اللامع: ٣١.

٢. إحياء الداثر: ٤٩، الذريعة: ٥ / ٢۶٥ برقم ١٢۶٨.

٣. كشف الظنون: مادة التفسير ؛ رياض العلماء: ٢ / ٩٨، الذريعة: ٤ / ٢٤١ برقم ١٢٢٢.

المكرمين المتشرقين بتشريف ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ و ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ و ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ و ﴿ اللهِ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ وقد أتمّ الرّجْسَ ﴾ له ﴿ ٣٠١ هـ )، وقد أتمّ بعض كتبه سنة ( ٩٣٢ هـ ). ١

- ۴۸. علم النجفي ابن سيف بن منصور الحلّي، صاحب كنز الفوائد المنتخب من كتاب « تأويل الآيات الباهرة » انتخبه منه سنة ( ۹۳۷ هـ ) في المشهد الغروي. ٢
- **99. محمّد خواجه كي،** شيخ ابن أحمد الشيرازي، مؤلّف شرح باب حادي عشر، ألّفه سنة ( ٩٥ هـ )، له مختصر مجمع البيان. "
- ٧. أبو المحاسن، الحسين بن الحسن، يعرّفه عبد الله الأفندي بقوله: فاضل عالم متكلّم محدث مفسّر. كان من مشاهير الإمامية، ومن مؤلّفاته كتاب « جلاء الأذهان في تفسير القرآن » وهو تفسير حسن كثير الفوائد. \*

أقول: قد طبع الكتاب في عشرة أجزاء بتصحيح وتعليق المحقق السيد جلال الدين الحسيني الارموي ويَنْيُنُ ، والكتاب من حسنات الدهر، والمؤلّف من علماء القرن العاشر، كما حققه المصحح في المقدمة، فمن أراد فليرجع إليه، وفيه فوائد أُخرى لا غنى للباحث عنها.

٧١. عبد الجليل القارئ، ابن أحمد الحسيني، له شرح القصيدة الجزرية في التجويد، سمّاه في آخره « الفوائد »، وفرغ منه أوائل رجب عام ( ٩٧٢ ه )، وله شرح الناسخ والمنسوخ تأليف ابن المتوج البحراني. ٥

١. إحياء الداثر: ١٢٥. ٢. المصدر نفسه: ١٤۴. ٣. المصدر نفسه: ٢١٧.

رياض العلماء، كما في الذريعة: ۵ / ۱۲۳ برقم ۵۰۲.

۵. المصدر نفسه: ۱۱۸.

٧٧. المحقق الأردبيلي، أحمد بن محمّد، المتوفّ في صفر ( ٩٩٣ هـ )، أُستاذ الفقهاء والمجتهدين، صاحب التصانيف الكثيرة، مثل « مجمع الفائدة » وهي دورة فقهية تشتمل على جميع أبواب الفقه إلّا النكاح و « زبدة البيان في تفسير آيات أحكام القرآن » تفسير مشحون بالتحقيق. ١

٧٣. فتح الله بن شكر الله الكاشاني، ( المتوفّى عام ٩٨٨ هـ ) وقيل: ( ٩٩٧ هـ )، له « منهج الصادقين في تفسير القرآن المبين »، طبع مرّة في ثلاث مجلدات كبار، وأُخرى في عشرة أجزاء، وله «خلاصة المنهج »، فرغ من بعض أجزائه أعني سورة الأنفال سنة ( ٩٨٢ هـ ). وله شرح « نهج البلاغة » مطبوع.

٧٠. غياث الدين، المفسر الزواري، المعاصر للمحقّق الكركي، أُستاذ أبي الحسن علي بن الحسن الزواري، المفسر المشهور وينسب إليه « تفسير الكازر » المعروف. ٢

٧٥. الأمير أبو الفتح بن الأمير مخدوم بن الأمير شمس الدين محمد بن الأمير السيد الشريف الحسيني الجرجاني، ( المتوفّى سنة ٩٨٥ هـ )، مؤلّف « تفسير شاهي » تفسير لآيات الأحكام، ألّفه باسم الملك طهماسب الصفوي، توجد منه نسخة خطّية في الخزانة الرضويّة، وقد طبع أخيراً في عدّة أجزاء في تبريز. "

أعلام التفسير في القرن الحادي عشر

إنّ السابر في التفاسير المؤلّفة في القرنين الحادي عشر والثاني عشر يرى -

١. روضات الجنات: ١ / ٧٩، وغيره.

٣. الذريعة: ٤ / ٢٧٧ برقم ١٢٧٨.

٢. إحياء الداثر: ٤٣، الذريعة: ٢ / ٣٠٩.

بوضوح - أنّه قد سادت على الأوساط الشيعيّة في هذه الظروف نزعتان مختلفتا المنحى ومتضادتا المنهج لا تجد لهما مثيلاً في العصور السابقة، وهاتان النزعتان هما:

1. النزعة العقليّة البحتة التي تدفع المفسّر إلى الاهتمام بالآيات الواردة في المبدأ والمعاد والأسماء والصفات وما يمت إليهما بصلة، ويضرب - في ظلّها - عمّا سواها صفحاً، ولا ينظر إليه إلّا نظرة خاطفة كأنّ القرآن كتاب عقليٌّ فلسفيٌّ لا يهتم إلّا بالمسائل العقليّة، ولا شأن له بمسائل المجتمع وما تدور عليه رحى الحياة.

٢. النزعة الأخبارية التي لا تهتم إلّا بنقل الروايات وجمعها من مختلف الكتب من دون تحقيق في اسنادها ومتونها حتى ألّف في هذه الظروف أكبر المجاميع الروائية حول التفسير التي لا يشذ منها من أحاديث التفسير إلّا النزر اليسير.

وقد كان لهاتين النزعتين تأثير خاص في تطوّر التفسير في تلك العصور، ولما قضى الأُستاذ الأكبر المحقّق البهبهاني (المتوفّى ١٢٠۶ه) على النزعة الاخبارية التي تتسم بالقشرية والسطحية في أواخر القرن الثاني عشر ومستهل القرن الثالث عشر عزت العناية بالتفسير الروائي وتوفرت الدوافع نحو التفسير العلمي الذي يهتم بأكثر المسائل التي يتوقّف عليها فهم الآيات، فراج منهج الشيخ الطوسي في تبيانه، والطبرسي في مجمعه، خصوصاً في أواخر القرن الثالث عشر ومستهل الرابع عشر.

نعم حدثت رجّة عنيفة في أواسط القرن الرابع عشر ودفعت الضرورات الاجتماعية إلى تطوير المنهج التفسيري كما سيوافيك بيانه، وإليك أعلام التفسير في القرن الحادي عشر:

٧٠. محمد بن علي بن إبراهيم الاسترآبادي، المجاور لبيت الله الحرام، والمتوفّق فيه سنة ( ١٠٢٥ هـ )، صاحب الكتب الرجالية الثلاثة، له شرح آيات الأحكام. ١

٧٧. بهاء الدين محمد بن الحسين العاملي، الطائر الصيت (المتوفّى ١٠٣٠ هـ) له تفاسير ثلاثة: ١. العروة الوثقى طبع مع مشرق الشمسين في طهران ( ١٣٢١ هـ)، وقد صرّح في أوائله بحاشيته على تفسير البيضاوي، فيظهر أنّه كتبه بعده، ٢. عين الحياة، وهو تفسير مزجيّ نظير تفسير الصافي، ٣. ما قد عرفت من حاشيته على تفسير البيضاوي، وقد كثرت التحشية من أصحابنا على ذلك التفسير.

٧٨. الشيخ جواد بن سعد الله الكاظمي، تلميذ شيخنا البهائي له « مسالك الأفهام في آيات الأحكام »، طبع في جزءين، صنفه عام ( ١٠٤٣ ه )، وللشيخ عبد القاهر الحويزي المعاصر للشيخ المحدّث الحر العاملي تعلقيات على ذلك الكتاب.

٧٩. صدر المتألهين محمد بن إبراهيم الشيرازي ( المتوفّى ١٠٥٠ ه )، فله من التفاسير تفسير « الاستعادة » والفاتحة وسورة البقرة إلى قوله: ﴿ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِئِينَ ﴾، ثمّ تفسير آية الكرسي، ثمّ آية النور، ثمّ سورة الم السجدة وياسين والواقعة والحديد والجمعة والطارق والأعلى والزلزال، ثمّ آية ﴿ وَتَرَى الْحِبَالُ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً ﴾، و ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ ﴾ وهو مقدّمة لتفسيره، طبع من تفاسيره عدّة أجزاء في قم المشرّفة. ٢

١. الذريعة: ١ / ٤٣ برقم ٢١٩.

۲. الذريعة: ۱۵ / ۲۵۲ برقم ۱۶۲۶، و ۲۲ / ۲۲۷ برقم ۱۴۸۴.

• ٨. محمد الرضا بن عبد الحسين النصيري الطوسي، مؤلّف كشف الآيات الذي فرغ منه في ( ١٠ ٤٧ هـ)، وله تفسير كبير أسماه بـ « تفسير الأئمّة لهداية الأُمّة »، حكى شيخنا الجيز عن بعض المطّلعين أنّه في ثلاثين مجلداً، وقال: رأيت مجلّدين منها الأوّل: مجلد كبير ضخم بدأ فيه بمقدمات التفسير فيما يقرب من عشرين فصلاً فيما يتعلّق بالقرآن، ثمّ شرع في تفسير الفاتحة الخ، والمجلد الثاني: مجلد ضخم كبير من أوّل سورة التوبة إلى آخر سورة هود. ومن أراد التفصيل فليرجع إلى الذريعة. الله الذريعة. الله الذريعة.

٨١. الحكيم العارف علي قلي، المولود عام ( ١٠٢٠ ه )، المعاصر للفيض الكاشاني، له تفسير «خزائن جواهر القرآن »، ذكر في أوّله أنّه تضرّع إلى الله في أن يوفّقه لجمع جميع ما في القرآن من آيات التوحيد والإيمان والأحكام والقصص والمواعظ والحكم وخلق السماوات والأرض وأحوال الرجعة والبرزخ والحشر والنشر والجنة والنار وايراد تفاسيرها المرويّة وتحقيق كلمات الروايات المفسّرة جملة بملة، فوفّقه الله وشرع في التأليف في رمضان ( ١٠٨٣ ه )، توجد نسخة خط المؤلّف في مم. ٢

٨٢. عبد الوحيد بن نعمة الله الاسترآبادي، العارف المتكلّم تلميذ شيخنا البهائي، له أسرار القرآن في تفسير كلام الله العزيز، ذكره صاحب الرياض مع سائر تصانيفه البالغة إلى ما يقرب من الستين. "

٨٣. فخر الدين بن محمد الطريحي النجفي، ( المتوفيّ عام ١٠٨٥ هـ )، له

١. الذريعة: ٢ / ١٣٤ برقم ١١٤٨.

۲. الذريعة: ۷ / ۱۵۴ برقم ۷۳۲.

٣. رياض العلماء: ٣ / ٢٨٤ ؛ الذريعة: ٢ / ٥٤ برقم ٢١٥.

«كشف غوامض القرآن »، وتقدّم له غريب القرآن. ١

٨٤. تاج الدين الحسن بن محمد الاصفهاني، (المتوفّى سنة ١٠٨٥ هـ)، والد الفاضل الهندي صاحب «كشف اللثام»، المتوفّى سنة (١١٣٥ هـ)، له «البحر المواج» في تفسير القرآن، كثير الفوائد. ٢

٨٥. المحدّث الفيض الكاشاني، محمد بن مرتضى (المتوفّى ١٠٩١ هـ)، له تفاسير ثلاثة: الصافي، الأصفى، والمصفّى، والثاني ملحّص الأوّل والثالث ملحّص الثاني، وقد طبع الأوّل والثاني ولكنّ الثالث بعد مخطوط.

م. عبد علي الحويزي، استاد المحدّث الجزائري، الذي توفيّ سنة ( ١١١٢ هـ)، له تفسير نورالثقلين، فسّر القرآن على هدى الروايات عن أئمّة أهل البيت، وهو من المجامع الكبيرة للتفسير بالأثر، فرغ من الجزء الأوّل الذي ينتهي إلى آخر الأعراف في النجف سنة ( ١٠۶٥ هـ)، ومن الجزء الثاني في ( ١٠٧٢ هـ)، والثالث أيضاً في تلك السنة، ومن الرابع في ( ١٠٧٢ هـ)، وتوفيّ الجزء الثاني في ( عمر العاملي، كما يظهر من « أمل الآمل » للشيخ الحرّ العاملي، المؤلّف سنة ( ١٠٩١ هـ)، وطبع الكتاب أخيراً في خمسة أجزاء ضخام.

ونكتفي من أعلام التفسير في هذا القرن بمذه العشر الكاملة.

### أعلام التفسير في القرن الثاني عشر

٨٧. السيد هاشم بن سليمان الحسيني البحراني، ( المتوفّى سنة ١١٠٧ هـ ) أو ( ١١٠٩ هـ )، مؤلّف « البرهان في تفسير القرآن »، طبع عام ( ١٣٠٢ هـ ) في جزءين

١. روضات الجنات: ٥ / ٣٤٩ ؛ الذريعة: ١٢ / ٥٠ برقم ٤٣٠.

٢. الذريعة: ٣ / ٤٩ برقم ١١٨، نقله عن الروضات ولم نجد ترجمة الوالد في محلّه.

كبيرين، وطبع أخيراً في أربعة أجزاء، جمع فيه شطراً وافراً من الأحاديث المأثورة عن أئمة أهل البيت في تفسير الآيات القرآنية، وله تفسيران آخران تفسير الهادي، وتفسير نور الأنوار والهداية القرآنية، والكلّ على نمط واحد. قال صاحب الرياض: إنّ له ما يساوي خمساً وسبعين مؤلّفاً بين صغير وكبير ووسيط أكثرها في العلوم الدينيّة، ويقال له: « العلّامة البحريني ». ا

٨٨. محمد بن محمد بن المحمد بن الساعيل بن جمال الدين القمي المشهدي، (المتوفّى عام ١١١٣ه)، صاحب « التحفة الحسينية في عمل السنة »، له « كنز الحقائق وبحر الدقائق » في تفسير القرآن، وقد قرّظه جمال المحقّقين الخوانساري والعلّامة المجلسي، وإليك نصّ الأخير: « لله در المولى، الأولى، الفاضل، الكامل، المحقّق، المدفّق، البدل، النحرير، كشّاف دقائق المعاني بفكره الثاقب، ومخرج جواهر الحقائق برأيه الصائب »، وقد طبع الكتاب محقّقاً بتقديم زميلنا العلّامة محمّد هادي معرفة يقول - في تقديمه في حقّ الكتاب .: إنّ تفسيره هذا مقتبس من تفسير البيضاوي والطبرسي والزمخشري وحواشي العلّامة البهائي، وقد جمع فيه من لباب البيان وعباب التعبير ما وجده في التآليف السابقة، وقد قامت بنشر خمسة أجزاء منه مؤسّسة النشر الإسلامي شكر الله مساعيها الجميلة. ٢

٨٩. السيد نعمة الله بن عبد الله التستري ( الجزائري ) ( المتوفّى ١١١٢ هـ )، له « العقود والمرجان في تفسير القرآن » في ثلاث مجلّدات. قال في رياض العلماء: إنّه يبلغ سبعين ألف بيت، فرغ منه عام ( ١١٠٢ هـ ). "

١. رياض العلماء: ۵ / ٢٩٨ ؛ الذريعة: ٣ / ٩٣ برقم ٢٩٤، و ٢٥ / ١١٨ برقم ١٩١٠.

لاحظ تفسير «كنز الدقائق» التقديم بقلم هادي معرفة، ص ۶ – ۱۶.

٣. رياض العلماء: ٥ / ٢٥٣ ؛ الذريعة: ١٥ / ٣٠٥ برقم ١٩٥١.

- ٩. محمد إسماعيل بن الأمير محمد باقر الاصفهان، المولود (١٠٣١)، والمتوفّى (١١١٥ ه)، كان مدرّساً بالجامع العباسي باصفهان، له التفسير الكبير في أربعة عشر مجلّداً ترجمه الجرّي في « تذكرة القبور ». ١
- 91. الشيخ علي بن حسين العاملي، له « الوجيز في تفسير القرآن العزيز » وهو مختصر نافع كاف في معرفة ما يتوقّف عليه فهم المعنى من وجوه الإعراب واختلاف القراءات، فرغ منه مؤلّفه في ( ١١٢٨ هـ)، وفي بعض النسخ فرغ منه سنة ( ١١٢٠ هـ) توجد نسخ منه في النجف الأشرف. ٢
- 97. أحمد بن الحسن بن علي الحر العاملي، أخو الشيخ الحرّ العاملي المعروف، ذكر تفسيره أخوه في كتابه « أمل الآمل »، وكان حيّاً إلى سنة ( ١١٢٠ ه ). ٢
- 97. أبو الحسن بن شيخ محمد طاهر الفتوني النباطي العاملي الغروي، له كتاب « مرآة الأنوار ومشكاة الأسرار »، وقد طبع الجزء الأوّل منه وحده في إيران ونسخه متوفرة في العراق، وقد طبع الجزء الأوّل باسم « عبداللطيف الكازروني » وهو من هفوات الناشر. \*
- ٩٤. بحاء الدين محمد بن تاج الدين الحسن بن محمد الاصفهاني، المولود ( ١٠۶٢ هـ)، والمتوفّى بحا
   ١١٣٥ هـ)، وصفه في الروضات بأنّه كبير مبسوط. <sup>٥</sup>
  - ٩٥. عبد الله الأفندي بن عيسى التبريزي، ثمّ الاصفهاني، له « الأمان من

١. الذريعة: ٢ / ٢٥١ برقم ١٢٢٠.

٢. الذريعة: ٢٥ / ٤۴ برقم ٢٢٢.

٣. أمل الآمل: ١ / ٣١ ؛ الذريعة: ٤ / ٢٥٩ برقم ١٢١٨.

۴. الذريعة: ۲۰ / ۲۶۴ برقم ۲۸۹۳.

۵. روضات الجنات: ۶ / ۱۱۱.

النيران » في تفسير القرآن والمؤلّف حجة التاريخ وبحّاثة عصره، له أثره الخالد « رياض العلماء » الذي بدأ بتأليفه سنة ( ١١٠٥ هـ )، وتوفي حدود ( ١١٣٠ هـ ) ويصف السيد عبد الله التستري في إجازته الكبيرة هذا التفسير بقوله: مشتمل على أكثر الأخبار المرويّة عن أهل البيت الهيكي في تفسير القرآن وآياته. ١

96. محمد بن علي النجار التســـتري، ( المتوفّى ۱۱۴۰ هـ )، له « التفســـير الكبير » وهو من تلاميذ المحدّث الجزائري ويسمّى بـ « مجمع التفاسير ». ٢

تلك عشرة كاملة في هذا القرن نكتفي بما ونحيل تسجيل أسماء الباقين إلى عهدة المعاجم.

#### أعلام التفسير في القرن الثالث عشر

دخل القرن الثالث عشر وقد ارتج الغرب بنهضة علمية عظيمة بحرت العيون وأدهشت العقول واتسم بتسليط الضوء على عالم الطبيعة وطرح المسائل الحيوية في مجال العلوم الإنسانية، ولكن – يا للأسف – كان السبات والذهول عمّا يجري في ذاك الجانب من العالم سائداً على الشرق وعلمائه، ولأجل ذلك نرى أنّ ما أُلّف في هذا العصر من التفاسير كان استمراراً للخطوط السابقة، فالتفسير في هذا القرن إمّا تفسير بالأثر المحض، أو تفسير علمي مقتصرٌ على موضوعات خاصّة، مع أخم كانوا أمام بحر موّاج بالحقائق العلمية، لا يدرك غوره ولا يمكن الوصول إلى أعماقه ولا ينتهي ما فيه من الأسرار والعجائب، وإليك أسماء أعلام التفسير في ذلك القرن على وجه الإيجاز.

١. الذريعة: ٢ / ٣٤٣ برقم ١٣۶٤.

۲. المصدر نفسه: ۴ / ۴۹ برقم ۱۱۹۷.

99. الشيخ عبد النبي الطسوجي، وطسوج من مضافات « خوي »، وهو تلميذ المقدّس رفيع الدين الجيلاني المشهدي، ( المتوفّى عام ١١٤٠ ه )، وأُستاذ علّامة عصره الشيخ حسن الزنوزي، له تفسير كبير وفيه نكات بديعة، أكثر النقل عنه الشيخ الزنوزي في موسوعته « رياض الجنة »، توفّي عام ( ١٢٠٣ ه ). ١

٩٨. السيد عبد الله بن محمد رضا العلوي الحسيني الشهير بالشبر، المولود بالنجف سنة ( ١١٨٨ ه )، والمتوفّ عام ( ١٢٢٢ ه )، كان فقيها محدّثاً مفسـّ راً، آية في الأخلاق عكف مدّة حياته العلمية على التأليف والتصنيف، له « صفوة التفاسير » و « الجوهر الثمين في تفسير القرآن المبين » و « التفسير الوجيز »، وهذا الأخير هو المعروف الموجود في أيدي الناس، وقد طبع مراراً. ٢

99. محمد جعفر الاسترآبادي، المعروف بـ « شريعتمدار »، المتوفى عام ( ١٢۶٣ ه ). حكى شيخنا الجيز أنّه رآى بعض أجزائه وهو من أوّل سورة الكهف إلى آخر سورة الأحزاب، وتاريخ كتابة النسخة ( ١٢٤١ ه )، وله تفسير آخر على وجه الاختصار أسماه « مظاهر الأسرار ». ٢

• • • • . السيد محمد تقي بن مير مؤمن القزويني، المتوفّ عام ( ١٢٧٠ هـ)، له خلاصة التفاسير وهو موجود في مدينة قزوين عند أحفاده. \*

1 • 1 . السيد محمد مهدي بن محمد جعفر الموسوي التنكابني، له « خلاصة التفاسير »، كما أنّ له خلاصة الأخبار، وقد طبع الثاني، عام ( ١٢٧٥ ه ). ٥

۱. المصدر نفسه: ۴ / ۲۸۱ برقم ۱۲۹۰.

۲. روضات الجنات: ۴ / ۴۶۱.

٣. الذريعة: ٤ / ٢٤٩ برقم ١٢٥٠. ٩. الذريعة: ٤ / ٢١١ برقم ١٠۶٥.

۵. المصدر نفسه: ۲۲۰ برقم ۲۰۶۳، وص ۲۱۰ برقم ۲۰۳۰.

1.۲ . الشيخ صالح بن محمد البرغاني القزويني، المتوفّى بالحائر عام ( ١٢٧٥ هـ)، له تفاسير ثلاثة: الكبير وأسماه « بحر العرفان » في سبعة عشر مجلّداً، و « الوسيط » في تسعة أجزاء و « الصغير » في مجلّد واحدا، وقد طبع منه مجلّد واحد في النجف الأشرف.

1.۳ السيد حسين بن السيد رضا الحسيني البروجردي، صاحب « نخبة المقال » المشهور الذي شرحه المولى على العلياري، توفي عام ( ١٢٧۶ ه )، وله تفسير خرج منه مجلّد كبير في مقدّمات التفسير وتفسير سورة الفاتحة وقسم من سورة البقرة. ٢

### أعلام التفسير في القرن الرابع عشر و ...

حلّ القرن الرابع عشر وقد خطا الغرب خطوات واسعة في الصناعة والتكنولوجيا والعلوم الإنسانية وفي مجالات مختلفة لاتمتّ إلى الدين بصلة وأبدى فيه نظريات إلحادية، ورفع كثير من الغربيّين عقيرتهم بنفي العوالم الغيبية والانتصار لأصالة المادّة.

ولقد وصلت أمواج هذه الهزاهز إلى الشرق الذي استيقظ بعد سبات طويل، فواجه العلماء وفي مقدّمتهم المفسّرون آراء ونظريات في بدء الخليقة، وتكوّن العالم بما لا يوافق ظواهر القرآن فضلاً عن نصوصه، كما واجهوا أفكاراً جديدة ونظريات مادّية بحتة في تحليل النبوّة واتصال الإنسان المثالي بعالم الغيب والوحى النازل عليه والشريعة المأمور بتبليغها.

١. المصدر نفسه: برقم ١٢٨٢.

۲. المصدر نفسه: ۴ / ۲۷۲ برقم ۱۲۶۳.

إنّ وفود هذا النوع من التفكير المزيج بسوء الظنّ بالغيب والمعارف الإلهية، بعث المفسّرين الإسلاميين من سنّيهم وشيعيّهم إلى التطوير في المنهج التفسيري، وإيداع مسائل جديدة في كتبهم باحثين عنها ومخضعين إياها للمشراط العلمي، وهم في ذلك بين مُفرط ومفرّط ومقتصد، فأفرط بعض في تأويل الآيات حسب الأسس الطبيعيّة والنواميس الكونيّة المكتشفة، غافلاً عن أنّ هذه الآراء والمكتشفات فرضيات متزلزلة، سوف تتبدّل إلى آراء غيرها، كما فرّط بعضهم فتمسّك بالأصول الموروثة عن الأغارقة حول السماء والعالم، وهناك طبقة وسطى مشوا بين الخطين، فلم يمنعهم التعبّد بالقرآن عن التنسيق بين الوحي القرآني والنظريات القطعية الحديثة التي ثبتت بوضوح، وأيّده الحسّ والتجربة.

لقد أثّرت الحضارة الغربيّة على المناهج التفسيرية، فأدخلت في التفسير جملة من المسائل الفلسفية والطبيعية والاجتماعية والنفسية والمسائل العائلية إلى غير ذلك ثمّا تقوم عليه الحياة في الفلسفية والطبيعية والاجتماعية والنفسية والمسائل العائلية إلى غير ذلك ثمّا تقوم عليه الحياة في هذه الأعصار، فصار ذلك سبباً لرجوع المسلمين إلى القرآن من جديد كيما يتخلّصوا بفضله من التيّارات كما أنّ ذلك صار سبباً لرجوع المسلمين إلى القرآن من جديد كيما يتخلّصوا بفضله من التيّارات الالحاديّة، فألّفت في ذلك القرن تفاسير لا يحيط بها الباحث إلّا بشدّ الرحال إلى البلاد وتسجيل أسمائها في رسالة مفردة، ولإيقاف القارئ على نزر يسير من الجهود العلميّة التي نفض بها علماء الشيعة في هذا القرن، نأتي بأسماء أعلام التفسير فيه ونحصّ بالذكر المؤلّفين باللغة العربية. والّي طبعت وانتشرت في البلاد، ونترك المخطوط والمؤلّف بغير اللغة العربية لضيق المجال.

1.۴. الشيخ محمد حسين بن الشيخ باقر البروجردي، له «أسرار التنزيل » اختاره من تفسيره الكبير، وتوفيّ في نيف وثلاثمائة بعد الألف.

- المعلّامة السيد نور الدين العراقي ( المتوفّ عام ١٣۴١ ه )، له « القرآن والعقل »، طبع في ثلاثة أجزاء، وهو تأليف منيف مبتكر في بابه.
- 1.6. المجاهد الكبير، الشيخ محمد جواد البلاغي، (المتوفّى عام ١٣٥٢ه)، وقد أفنى عمره في الذبِّ عن المذهب، وكافح الآراء المادية، كما ناضل المسيحية بكتبه القيّمة ك «الرحلة المدرسية »، و «الهدى إلى دين المصطفى » وله «آلاء الرحمن في تفسير القرآن ». خرج منه جزءان.
- ۱۰۷. السيد علي بن الحسين الحائوي ( ۱۲۷۰ ۱۳۵۳ هـ) من تلاميذ المجدّد الشيرازي، مؤلف « مقتنيات الدرر وملتقطات الثمر »، طبع في اثني عشر مجلّداً في سنة ۱۳۷۷ ۱۳۸۱ هـ.
- ١٠٨. العلّامة السيد محمد مولانا، (المتوفّ عام ١٣٥٣ ه)، له «التفسير الوجيز» وهو على غرار تفسير الجلالين، طبع وانتشر في تبريز.
- 1.9. العلّامة الحجّة المفسّر الكبير، السيد محمد حسين الطباطبائي ( المتوفّى عام ١٤٠٢ هـ) له « الميزان في تفسير القرآن » وهو في عشرين جزءاً، يرى القارئ فيه تطويراً في التفسير وآفاقاً مفتوحة أمامه، وقد قرّظه مشايخ الأزهر وأعلام الأُمّة، طبع بعض التقاريظ في أوائل الجزء الخامس من الميزان.
- 1 1. العلّامة الحجّة، الشيخ محمد جواد مغنيه ( المتوفّى محرم ١۴٠٠ ه )، ذلك الكاتب الكبير، في مجالات مختلفة، له « الكاشف في تفسير القرآن »، صدر في سبعة أجزاء وطبع في بيروت، وله تفسير آخر وجيز كتبه للشباب، وطبع في بيروت.
- 111. المحقق الكبير السيد أبو القاسم الخوئي النجفي ( المتوفّى سنة ١٤١٣ هـ )، المرجع الأعلى للشيعة، له « البيان في تفسير القرآن » صدر منه جزء واحد.

- 117. العلّامة الحجّة الشيخ محمد باقر الناصري، أحد علماء العراق المجاهدين المناضلين للبدع والاضطهاد. له تلخيص مجمع البيان في ثلاثة أجزاء، مطبوع.
- 117. العلّامة الحجّة الشيخ حسن المصطفوي، أحد الباحثين المعاصرين، له « التحقيق في كلمات القرآن » خرجت منه تسعة أجزاء، وهو كتاب لطيف يهتم بتبيين لغات القرآن على وجه بديع.
- 114. العلّامة الحجّة الشيخ ناصر مكارم الشيرازي، له التفسير الأمثل في عشرين جزءاً، طبع وانتشر في بيروت.
- 110. المحقق الشيخ محمد هادي معرفة، أحد المولعين بعلوم القرآن، له « التمهيد في علوم القرآن » صدرت منه سبعة أجزاء.
- 116. العلّامة الحجّة السيد عبد الأعلى السيزواري النجفي، أحد المدرسين الكبار في حوزة النجف الأشرف، له « مواهب الرحمن في تفسير القرآن »، خرجت منه عدّة أجزاء.
- 11V. العلّامة الحجّة السيد محمد حسين فضل الله، من أكابر علماء لبنان، له « من وحي القرآن » خرج في عشرين جزءاً.
- 11. العلّامة الحجّة السيد محمد باقر الأبطحي، له « المدخل إلى التفسير الموضوعي » وقد صدر منه ثلاثة أجزاء.
- 119. العلّامة المفضال الشيخ محمد السبزواري، له « الجديد في تفسير القرآن المجيد » في سبعة أجزاء. وهو تفسير، حديث في أُسلوبه، جميل في عباراته.
  - ٠ ٢ . كاتب هذه السطور جعفر السبحاني، له « مفاهيم القرآن »، خرجت

منه عشرة أجزاء وهو تفسير موضوعي.

هؤلاء أعلام التفسير في أربعة عشر قرناً وهم مائة وعشرون، وقد اكتفينا بهم مع أنّ عدد أعلام التفسير فضلاً عن غيرهم يتجاوز عن ذلك، غير أنَّ المجال لا يسع أكثر من ذلك.

### تاريخ التدوين والتطوير في التفسير

إنّ هذا البحث الضافي حول تاريخ تفسير القرآن عند الشيعة الإمامية، يوقفنا على تاريخ التدوين والتطوير في مجال التفسير لديهم، فانّ الظاهر أنّ أوّل من ألّف تفسيراً للقرآن من الشيعة هو سعيد بن جبير – ذلك التابعي الشيعي – ( المستشهد عام ٩٥ هـ ) لتشيّعه وموالاته عليّاً، هذا ولو صحّ ما نسب من الكتب إلى عبد الله بن عبّاس ( المتوفّى سنة ٤٩ هـ )، لكان هو متقدّماً على ابن جبير وهو تلميذ الوصي أمير المؤمنين، ثمّ توالت بعدهما كتابة التفسير حسب ما عرفت في قائمة القرون، ولا نطيل الكلام في تاريخ التدوين.

وأمّا تطوير التفسير فقد عرفت أنّ التفسير الرائج بعد رحلة النبيّ الأكرم وَ الشّيعة إلى نعلة تفسير «غريب القرآن »، هو التفسير بالأثر، فكانت هذه هي السنّة المتبعة لدى الشيعة إلى نهاية القرن الرابع، وإنّما حصل التطور في أواخر القرن الرابع وأوائل القرن الخامس، وأوّل تفسير ظهر في الأوساط العلمية بالطابع العلميّ الجديد، هو تفسير الشريف الرضي قدّس الله سرّه.

ثمّ استمر هذا النمط في الأوساط العلميّة إلى أوائل القرن العاشر، وفيه راج التفسير بالأثر من جديد، فألّفت موسوعات كبار لتفسير القرآن بالأثر ولم نر لها

مثيلاً في القرون الأُولى، وقد دام ذلك النمط حتى غلب على النمط العلمي، وذلك عند تسرّب الاتجاه الأخباري إلى الأوساط العلميّة.

ولــــمّا حل القرن الرابع عشر، وقف غير واحد من المفكّرين الإسلاميّين وقادهم على الوضع المؤسف المحدق بالمسلمين بسبب تأخرهم عن موكب الحضارة، ونشوب أظفار الاستعمار ببلاد المسلمين، وعند ذلك شعروا بأنّ إحياء المجد الداثر وتجديد الحضارة الإسلامية في جميع أبعادها رهن العودة إلى القرآن الكريم من جديد وتطبيقه على الحياة بدل العناية الزائدة بقراءات القرآن وحججها أو المناقشة في الاعراب ودلائله، فرجعوا إلى أحضان كتاب الله، ونظروا إليه بمنظار خاص فاكتشفوا - حقّاً - آفاقاً جديدة، غفل عنها الأقدمون، آفاقاً ترتبط بالحياة عن قريب، وتعدّ أسساً لها، فعطفوا اهتمامهم على تلك المباحث والآفاق المكتشفة، وعكفوا على دراستها دراسة معمّقة، فازدهرت المدارس ومحافل العلماء بالأبحاث القرآنية، وانتشرت تفاسير بنمط حديث لم يكن لها مثيل في القرون السابقة، فعند ذلك حصل تطوير جديد أعمق بكثير من التطوير العلمي الحاصل بيد أمثال الشريف الرضي وأخيه المرتضى، وفي الحقيقة هذا المنهج الموجود في عصرنا الحاضر تطوير حديث ومنهج متكامل يتفوّق على المنهج العلمي، ولم يكن بدّ للمفكرين من إبداع هذا التطوير وذلك لوجهين:

الأوّل: انّ الغزو الفكري الذي تعرّض له الإسلام والمسلمون بمختلف أشكاله من خلال تأسيس علوم اجتماعية ونفسيّة واقتصادية و ...، وابداع نظريات حديثة حول النبوّة والوحي وغير ذلك ألجأ المفكّرين إلى دراسة هذه الآراء والبحث عنها بحثاً جذرياً حتى يصونوا بأبحاثهم القيّمة، الإسلام والمسلمين عن تأثير هذه السموم التي بثّها ويبثها علماء الغرب في الشرق في صورة حقائق راهنة.

وقد نجح علماء التفسير في تحقيق أُمنيّتهم هذه نجاحاً باهراً وأدخلوا في التفسير مسائل هامّة أُهموا بما من خلال الآيات الكونيّة على المكتشفات العصريّة، وقد كان عليهم الأخذ بالحدّ الأوسط.

الثاني: ان طبيعة الذكر الحكيم تقتضي ذلك التطوير، بل ولن يقف الركب على هذا الحد وسيواجه المستقبل تطويراً ثالثاً، ورابعاً في تفسير الذكر الحكيم، كيف والنبي الأكرم والمنائي يعرّف معجزته الكبرى بقوله: « ظاهره أنيق وباطنه عميق، له تخوم وعلى تخومه تخوم، لا تحصى عجائبه، ولا تبلى غرائبه، فيه مصابيح الهدى ومنار الحكمة ». ا

وهذا أمير المؤمنين عليه على يصف الذكر الحكيم بقوله: « أُنزل عليه ( النبي ) الكتاب نوراً لا تطفأ مصابيحه، وسراجاً لا يخبو توقده، وبحراً لا يدرك قعره، ومنهاجاً لا يضل تهجه، وشعاعاً لا يظلم ضؤوه، وفرقاناً لا يخمد برهانه، وتبياناً لا تحدم أركانه » – إلى أن قال \_\_\_: و « بحر لا ينزفه المستنزفون، وعيون لا ينضبها الماتحون، ومناهل لا يغيضها الواردون ». ٢

وهذا هو الإمام الطاهر عليّ بن موسى الرضا عليه ألى الله سائل وقال: ما بال القرآن لا يزداد عند النشر والدرس إلّا غضاضة ؟ فقال: « إنّ الله تعالى لم يجعله لزمان دون زمان، ولا لناس دون ناس، وهو في كلّ زمان جديد وعند كلّ قوم غض إلى يوم القيامة ». "

١. الكافى: ٢ / ٥٩٥.

٢. نعج البلاغة: الخطبة ١٩٨، ط (صبحي صالح).

٣. تفسير البرهان: ١ / ٢٤.

# التفاسير الشيعية في قفص الاتَّهام

قد تعرّفت على خدمة الشيعة للذكر الحكيم منذ رحلة صاحب الرسالة إلى يومنا هذا، ولعل ما مرّ عليك أقل من معشار ما حفظته يد التاريخ ومعاجم التفسير والرجال، فحقيق على كل من يحب الحق والحقيقة تقدير تلكم الثلّة الجليلة من الأُمّة، ومن حسن الحظ أنّه قام بذلك الواجب الضمائر الحرّة من أهل العلم والفضل شكر الله مساعيهم.

بيد أنّ بعض المتسرّعين في القضاء أرادوا اتّمام تفاسير الشيعة بأُمور:

- ١. تعصّبهم لأثبات معتقداتهم ومقالاتهم.
  - ٢. كون تفاسيرهم تفاسير طائفيّة.
  - ٣. قولهم بتحريف الذكر الحكيم.
  - وإليك شرح تلك الاتهامات ونقدها.

أمّا الأوّل: فقد أشار إليه الدكتور الذهبي في كتابه « التفسير والمفسّرون »، واستدلّ بمواضع من تفاسير الشيعة كمسألة الرؤية، والمسح على الرجلين، وحلّية المتعة إلى غير ذلك، حيث إنّ الشيخ الطبرسي يسعى في تلك الموارد لإثبات مذهب الشيعة.

يلاحظ عليه: أنّه لو كان ذلك أمراً خطأ فهو شامل لحال جميع التفاسير من غير فرق بين السنّة والشيعة، فانّ الطبرسي ونظراءه لو أصرّوا على إثبات امتناع رؤية الله - تبارك وتعالى - عند الوصول إلى تفسير قوله سبحانه: ﴿ لاَ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الخَبِيرُ ﴾ افالرازي وهو من أئمة

١. الأنعام: ١٠٣.

الأشاعرة عندما وصل إلى تفسير قوله سبحانه: ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبّ أَرنِي أَنظُرْ إِلَيْكَ ... ﴾ المخذ بتفسير الآية على مذاق الأشاعرة، فلماذا كان سعي الطبرسي لإثبات معتقده خطأ، ولكن كان سعي الرازي على ما يرويه من إثبات الرؤية المراً صحيحاً ؟! وليس الرازي بمنفرد في هذا العمل، بل التفاسير عامّة مصبوغة بهذه الصبغة، فانّ لكل مفسر آراء ومعتقدات يراها عقائد صحيحة، نزل بها الوحي أو دلّ عليه العقل، ففي كل موضع يهتم بدعم عقائده واستعراض الآيات الدالّة عليه حسب معتقده، وليس ذلك أمراً خطأ إذا كان البحث موضوعياً هادئاً، وليس المترقّب من كل مؤلّف هادف إلّا ذلك، وإنّما البغيض التعصّب على الباطل مع العلم به.

يقول الأُستاذ الشيخ محمود شلتوت، شيخ الأزهر في تقديمه لكتاب « مجمع البيان »:

فليس من الإنصاف أن نكلّف عالماً مؤلّفاً بحّاثة درّاكة، أن يقف من مذهبه وفكرته التي آمن بحا موقف الفتور، كأنّه لا تحمّه ولا تسيطر على عقله وقلبه، وكلّ ما نطلبه ممّن تجرد للبحث والتأليف، وعرض آراء المذاهب وأصحاب الأفكار، أن يكون منصفاً، مهذب اللفظ، أميناً على التراث الإسلامي، حريصاً على أخوّة الإيمان والعلم، فإذا جادل ففي ظل تلك القاعدة المذهبيّة التي تمثل روح الاجتهاد المنصف البصير: «مذهبي صواب يحتمل الخطأ، ومذهب غيري خطأ يحتمل الصواب».

وهذا هو تفسير « المنار » الذي طبق العالم صيته وصوته يستعرض آيات الأحكام ويستدلّ بها على ما يوافق مذهبه، كما يستعرض آيات العقائد والمعارف

١ الأعراف: ١٩٣٠. ح. مفاتيح الغيب: ٢ / ٢٩٣، ط مصر في ثمانية أجزاء.

فيستشهد بها على مختاره، ولو جمع ما أورده على الشيعة في مجال الأحكام والعقائد لجاء رسالة حتى أنّ سبّب ذلك قيام عالم بارع من علماء الشيعة ' بنقد ما أورده على الشيعة في مناره، ونقده نقداً علمياً موضوعياً انتشر في حياة صاحب المنار، ولم يقدر السيد محمد رشيد رضا على الإجابة عنه ثانياً.

وأمّا الثاني: وهو اتمام تفاسير الشيعة بأنمّا تفاسير طائفية يحاولون تطبيق الآيات القرآنية على أثمّتهم وقادتهم خصوصاً الإمام أمير المؤمنين التيلا فنقول:

إنّ اتمّام تفاسير الشيعة بكونها تفاسير طائفية لل يعرب عن أنّ القائل لم يفرّق بين التفسير والتطبيق، فحمل الروايات الواردة في حقّ الإمام أمير المؤمنين كلّها على التفسير، ولم يقف على أنّ الروايات الواردة في ذلك الجال على قسمين:

1. ما يتضمّن أسباب النزول ويبيّن أنّ الآية حسب النصوص الروائية نزلت في حقّ شخص خاص ّكما هو الحال في غير واحد من الآيات الواردة في حقّ الإمام ك « آية الإكمال » و « آية الاتبليغ » و « آية الولاية » ، إلى غير ذلك من الآيات التي اعترف المحدّثون والمفسّرون بنزولها في حقّ الإمام، فنقل ما يدعم ذلك لا يكون دليلاً على الطائفية لو لم يكن دليلاً على البخوع بالحقيقة وخضوعاً أمام الحقّ.

٢. ما يتضمّن الجري والتطبيق لا بمعنى أنّ الآية وردت في حقّ فرد خاصّ، بل الآية على معناها العامّ، ولكن الرواية تشير إلى مصداقها المثالي الذي

٣. المائدة: ٣. هـ المائدة: ٤٧. هـ المائدة: ۵۵.

العلّامة الحجّة السيد محسن الأمين العاملي، المتوفى عام (١٣٧٣)، في كتابه « الحصون المنيعة فيما أورده صاحب المنار على الشيعة ».

٢. الدكتور أحمد محمود صبحى: نظرية الإمامة لدى الشيعة الإمامية: ٥٠٥.

هو أكمل المصاديق، وليس هذا بعيداً عن طبيعة القرآن، بل بما أنّ القرآن كتاب الأجيال والقرون، يقتضي صحّة ذلك الجري والتطبيق، فانّ القرآن كما عرّفه الإمام أبو جعفر محمد الباقر عليّه! « ... حيّ لا يموت والآية حيّة لا تموت، فلو كانت الآية إذا نزلت في الأقوام وماتوا ؛ ماتت الآية ومات القرآن. فالآية جارية في الباقين كما جرت في الماضين ». ا

ولأجل إيقاف القارئ على الفرق بين التفسير والتطبيق نأتي ببعض ما ورد في كتب أهل السنّة حول الإمام أمير المؤمنين عليالاً .

قال سبحانه: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾. ٢

قال جلال الدين السيوطي في الدر المنثور: أخرج ابن جرير وابن مردويه وأبو نعيم في المعرفة والديلمي وابن عساكر وابن النجّار، قال: لـمّا نزلت ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ وضع رسول الله علي على صدره فقال: أنا المنذر وأوما بيده إلى منكب علي – رضي الله عنه – فقال: « أنت الهادي يا على، بك يهتدي المهتدون من بعدي ».

وقال: وأخرج ابن مردويه عن أبي برزة الأسلمي - رضي الله عنه - سمعت رسول الله يقول: ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ ﴾ ووضع يده على صدر نفسه، ثمّ وضعها على صدر عليّ ويقول: ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾. ٢

ولا يشكِ أحد أنّ عليّاً من المصاديق الجليّة الكاملة لقوله: ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾، وليس مصداقاً منحصراً فيه، وكان تفسير النبي الآية بعليّ من باب الجري

١. مرآة الأنوار (أبوالحسن الفتوني): ٢.

۲. الرعد: ۷.

٣. الدرّالمنثور: ٢ / ٤٥، وقد أورد نصوصاً أُخرى في ذلك المجال تركناها للاختصار.

والتطبيق، وبإراءة فرد مثالي يفوق جميع الأفراد، فكلّ ما ورد في التفاسير الشيعية من هذا الباب أي الجري والتطبيق، حتى يقف المسلمون على أمثل المصاديق وأوسطها.

إنّ النبيّ الأكرم هو الأُسوة والقدوة، فقد طبّقت الآية الماضية على فرد مثالي تعليماً للأُمّة، وقد اقتدت به الأئمّة في هذا المضمار، وإليك بعض الأمثلة، قال سبحانه: ﴿ الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَـلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُولَٰئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ انّ الآية الكريمة تندّد بالذين ينقضون العهد ويقطعون الصلة ويفسدون في الأرض، ولا يشكّ ذو مسكة أنّ الآية تتضمّن حكماً كلّياً عامّاً حيّاً إلى يوم القيامة، ولها عبر القرون آلاف المصاديق والجزئيات غير أنّ أئمّة الشيعة يفسّرون قوله: ﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ القرون آلاف المصاديق والجزئيات غير أنّ أئمّة الشيعة يفسّرون قوله: ﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ اللهِ مِن اللهُ المُونَةُ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾ تقطع الصلة الواجبة في حقّ عليّ وعترته الطاهرة، وليس ذلك تفسيراً بمعني حصر الآية في هذا الفرد، بل تطبيقاً للآية على الحق المهضوم عبر الأجيال، وقد قال سبحانه: ﴿ قُل لاّ أَمْدُلُهُ عَلَيْهِ أَجْرًا إلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾ ٢. ٢

قال سبحانه: ﴿ صِدرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ... ﴾ \* فقد فستر بصراط الأنبياء كما فسترت بالإمام أمير المؤمنين \* ولا شكّ أنّ كلّ ذلك تطبيق على المصداق الأجلى، وعلى ضوء ذلك يقدر القارئ الكريم الملمّ بالتفاسير الشيعيّة، على تمييز التفسير عن الجري والتطبيق، وعند ذلك يقف على قيمة النسبة المذكورة.

١. البقرة: ٢٧.

٣. نور الثقلين: ١ / ٣٨.

۵. المصدر نفسه: ۱۷ الحديث ۸۶ ؛ تفسير البرهان: ۱ / ۱۸.

وأمّا الثالث: فمن رجع إلى كتب المحقّقين من الشيعة الذين يعبأ بقولهم ورأيهم، ويعدّ كلامهم مثالاً لعقيدة الشيعة يقف على أنّ رمي الشيعة وتفاسيرها بالتحريف بمتان عظيم، وانّ من نسب التحريف إلى الشيعة إنّما استند إلى وجود روايات في تفاسيرهم الروائية مشعرة بالتحريف أو دالّة عليها، ولكنّ الرواية غير العقيدة، وليس نقل الرواية دليلاً على صحّتها، ولو كان ذلك دليلاً على التحريف فهناك رواياتٌ دالّة على التحريف مبثوثة في كتب التفسير والحديث والتاريخ والسنة، ولكنّا نجل المحقّقين منهم عن القول بذلك، فروايات التحريف تديّن بما الحشوية من العامّة وبعض الغلاة من الخاصّة، والشيعة وأثمّتهم وعلماؤهم برآء منهم ومن مقالتهم.

ولأجل إيقاف القارئ على صحّة هذا المقال نأتي بأسماء مجموعة من محقّقي الشيعة عبر القرون صرّحوا بصيانة القرآن الحكيم من التحريف:

1. أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين، المعروف بالصدوق ( المتوفّى ٣٨١ هـ)، يقول: اعتقادنا في القرآن أنّه كلام الله ووحيه وتنزيله وقوله، وأنّه لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم عليم، وأنّه القصص الحقّ، وأنّه لحقٌ فصل وما هو بالهزل، وانّ الله تبارك وتعالى محدثه ومنزله وربّه وحافظه والمتكلّم به ». ١

٢. السيد المرتضى علي بن الحسين الموسوي العلوي ( المتوفّى ٣٣۶ هـ ) قال: إنّ جماعة من الصحابة مثل عبد الله بن مسعود، وأبي بن كعب وغيرهما ختموا القرآن على النبي عدّة ختمات وكلّ ذلك يدلّ بأدنى تأمل على أنّه كان مجموعاً مرتباً غير مبتور ولا مبثوت. ٢

١. الاعتقادات: ٩٣. ٢. مجمع البيان: ١ / ١٠ نقلاً عن جواب المسائل الطرابلسيات للسيد.

٣. أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي المعروف بشيخ الطائفة ( المتوفّى ٤٥٠ هـ ) قال: وأمّا الكلام في زيادة القرآن ونقصانه فممّا لا يليق به أيضاً، لأنّ الزيادة فيه مجمع على بطلانها، وأمّا النقصان فالظاهر أيضاً من مذهب المسلمين خلافه وهو الأليق بالصحيح من مذهبنا، وهو الذي نصره المرتضى و هو الظاهر في الرواية. قيل: إنّه رويت روايات كثيرة من جهة الشيعة وأهل السنة بنقصان كثير من آي القرآن ونقل شيء منه من موضع إلى موضع ؟ لكنّ طريقها الآحاد التي لا توجب علماً ولا عملاً والأولى الإعراض عنها. المتحدد علماً ولا عملاً والأولى الإعراض عنها.

\*. أبو علي الطبرسي، صاحب تفسير «مجمع البيان » يقول: الكلام في زيادة القرآن ونقصانه. أمّا الزيادة فيه فمجمع على بطلانها، وأمّا النقصان منه فقد روى جماعة من أصحابنا وقوم من حشوية العامّة أنّ في القرآن تغييراً أو نقصاناً، والصحيح من مذهب أصحابنا خلافه. ٢

٥. السيد علي بن طاووس الحلي ( المتوفّى ٤۶۴ هـ ) قال: إنّ رأي الإمامية هو عدم التحريف.

وإنّا الشيخ زين الدين العاملي النباطي البياظي ( المتوفّى ۸۷۷ هـ ) يقول في تفسير قوله: ﴿ إِنّا لَحُنُ نَزَّ لُنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَـهُ لَحَـافِظُونَ ﴾ أي إنّا لحافظون له من التحريف والتبديل والزيادة والنقصان. \*

٧. القاضي السيد نور الله التستري صاحب كتاب « إحقاق الحق » ( المتوفّى ١٠١٩ هـ )
 يقول: ما نسب إلى الشيعة الإمامية من وقوع التغيير في القرآن ليس ممّا

١. التبيان: ١ / ٣.

٢. مجمع البيان: ١ / ١٠.

۴. اظهار الحقّ: ۲ / ۱۳۰.

٣. سعد السعود: ١۴۴.

يقول به جمهور الإمامية إنّما قال به شرذمة قليلة منهم، لا اعتداد بهم فيما بينهم. ١

٨. الشيخ بهاء الدين نابغة عصره ونادرة دهره محمد بن حسين المشتهر ببهاء الدين العاملي ( المتوفّى ١٠٣٠ هـ) قال: الصحيح أنّ القرآن العظيم محفوظ من ذلك زيادة كان أو نقصاناً، وما المستهر بين العلماء من إسقاط اسم أمير المؤمنين عليّا في بعض المواضع فهو غير معتبر عند العلماء والمتتبّع للتاريخ والأخبار والآثار يعلم بأنّ القرآن ثابت بغاية التواتر وبنقل الآلاف من الصحابة، وانّ القرآن الكريم كان مجموعاً في عهد الرسول. ٢

9. المحدّث الأكبر الفيض الكاشاني صاحب كتاب الوافي الذي يعدّ من الجوامع الحديثية المتأخّرة ( المتوفّى ١٠٩١ هـ) قال: وقال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ \* لاَّ يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ وقال: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ عندئذٍ كيف يتطرّق إليه التحريف والتغيير ...، مع أنّ خبر التحريف مخالف لكتاب الله، مكذّب له فيجب رده والحكم بفساده و تأويله. "

• 1. الشيخ الحرّ العاملي ( المتوفّى ١١٠٢ هـ ) يقول في كتابه: والمتتبّع للتاريخ والأخبار والآثار يعلم يقيناً بأنّ القرآن كان مجموعاً مؤلفاً في عهد الرسول. \*

هذه هي الشخصيات الكبيرة من الإمامية الذين عرفت تنصيصهم على عدم طروء التحريف على الذكر الحكيم، وقد جئنا بأسماء القائلين بعدم التحريف إلى نماية القرن الحادي عشر، وأمّا الذين نصّوا على عدم التحريف في

١ و ٢. آلاء الرحمن: ٢٥.

٣. تفسير الصافي: ١ / ١٥.

۴. راجع آلاء الرحمن: ١ / ٢٥.

القرون الأخيرة فحدّث عنهم ولا حرج، كيف وقد ألّفوا رسائل كبيرة وصغيرة حول الموضوع، ونحن نسأل من يرمي الشيعة بالقول بالتحريف بأنّه بأي دليل يقول: بأنّ تنصيص الشخصيات الأربع الأُول على عدم التحريف من باب التقية ١، أهكذا أدب العلم وأدب الإسلام؟ أليس الله تعالى يقول: ﴿ وَلا تَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَىٰ إِلَيْكُمُ السَّلامَ لَسْتَ مُؤْمِنًا ﴾ والعجب أنّه يستشهد على هذا النظر بقول أعداء الشيعة ويترك قول علمائهم، وبما أنّ الكاتب يستند في بعض أبحاثه إلى كلمات قائد الثورة الإسلامية الإمام الخميني وَيُنُ نأتي بنص كلامه في هذا الموضع، وهذا ما جاء في محاضراته التي أُلقيت قبل خمسين سنة:

إنّ الواقف على عناية المسلمين بجمع الكتاب وحفظه وضبطه قراءة وكتابة، يعترف ببطلان تلك المزعمة « التحريف »، وأنّه لا ينبغي أن يركن إليها ذو مسكة، وما وردت فيه من الأخبار، بين ضعيف لا يستدلّ به، إلى مجعول يلوح منه أمارات الجعل، إلى غريب يقضي منه العجب، إلى صحيح يدلّ على أنّ مضمونه تأويل الكتاب وتفسيره، إلى غير ذلك من الأقسام التي يحتاج بيان المراد منها إلى تأليف كتاب حافل، ولولا خوف الخروج عن طور البحث لأرخينا عنان البيان إلى تشريح تاريخ القرآن وما جرى عليه طيلة القرون، وأوضحنا لك أنّ الكتاب هو عين ما بين الدفّتين، والاختلاف الموجود بين القرّاء ليس إلّا أمراً حديثاً لا ربط له بما نزل به الروح الأمين على قلب سيد المرسلين. "

\_\_\_\_\_

١. الندوي: صورتان متضادتان لنتائج جهود الرسول الأعظم، طبع لكهنو.

۲. النساء: ۹۴.

٣. تحذيب الأُصول ( تقريرات الإمام الخميني ): ٢ / ٩٤.

## الرسائل المفردة حول صيانة القرآن من التحريف:

إنّ علماء الشيعة الإمامية لم يقتصروا على هذه الجمل القصيرة حول صيانة الذكر الحكيم من التحريف، بل ألّفوا حولها رسائل مفردة منذ أربعة قرون:

- ١. الشيخ الحر العاملي قد أفرد رسالة في هذا الموضوع أسماها « تواتر القرآن ». ١
- ٢. الشيخ عبد العالي الكركي، فقد ألّف رسالة في نفي النقيصة عن القرآن، ذكرها العلّامة الشيخ محمد جواد البلاغي في «آلاء الرحمان» وقد جاء في الرسالة كلام الصدوق، ثمّ اعترض على نفسه بورود روايات تدلّ على التحريف فأجاب بأنّ الحديث إذا جاء على خلاف الدليل من الكتاب والسنّة المتواترة أو الإجماع ولم يمكن تأويله ولا حمله على بعض الوجوه، وجب طرحه.
- ٣. المتتبّع البارع الشيخ آغا بزرگ الطهراني مؤلّف « الذريعة إلى تصانيف الشيعة »، فقد أفرد رسالة أسماها « النقد اللطيف في نفي التحريف ».
- العلّامة الحجّة الشيخ عبد الحسين الرشتي الحائري، فقد ألّف رسالة حول الموضوع أسماها «
   كشف الاشتباه ».
- ۵. خصّص العلّامة المحقّق السيد الطباطبائي في ميزانه بحثاً مبسوطاً بصيانة الذكر الحكيم عند تفسير قوله: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّ لْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾. ٣
  - ع. إنّ العلّامة المحقّق السيد الخوئي دام ظلّه قد أفرد بحثاً ضافياً حول

١. أمل الآمل: ١ / ٣١.

٢. آلاء الرحمن: ١ / ٢٤.

٣. الميزان: ١٢ / ١٠۶ – ١٣٧.

صيانة الذكر الحكيم في كتابه « البيان في تفسير القرآن »، وقد أغرق نزعاً في التحقيق فلم يبق في القوس منزعاً.

٧. وقد قام العلّامة الشيخ رسول جعفريان بتأليف رسالة نافعة حول الموضوع أسماها « أُكذوبة تحريف القرآن » حيّاه الله وبيّاه.

٨. زميلنا العلّامة الحجّة الشيخ محمد هادي معرفة، صدر منه كتاب باسم « صيانة القرآن من التحريف » وهو كتاب جليل.

9. العالم الجليل السيد علي الميلاني، قام بنشر كتاب أسماه « التحقيق في نفي التحريف » حفظه الله.

وليست عقيدة الشيعة حول الذكر الحكيم أمراً خفياً على المحققين من السيّة، فهذا علّامة الهنود "رحمة الله الهندي" نقل عقيدة الشيعة في كتابه، وقال: « إنّ القرآن المجيد عند جمهور علماء الشيعة الإمامية الاثني عشرية محفوظ عن التغيير والتبديل، ومن قال منهم: بوقوع النقصان فيه، فقوله مردود غير مقبول عندهم ». ا

وأخيراً نلفت نظر القارئ إلى محقق عصرنا السيد عبد الحسين شرف الدين العاملي، فقد قال في كتابه « أجوبة موسى جار الله »: نسب إلى الشيعة القول بتحريف القرآن بإسقاط كلمات وآيات، ثمّ قال: نعوذ بالله من هذا القول ونبرأ إلى الله تعالى من هذا الجهل، وكلّ من نسب هذا الرأي إلينا جاهل بمذهبنا أو مفتر علينا، فانّ القرآن العظيم والذكر الحكيم متواتر من طرقنا بجميع آياته وكلماته وسائر حروفه وحركاته وسكناته تواتراً قطعياً عن أثمّة الهدى من أهل البيت عليقيق ،

١. اظهار الحقّ: ٢ / ١٢٨.

ولا يرتاب في ذلك إلّا معتوه. ١

ثمّ إنّ المتحاملين على الشيعة في مسألة تحريف القرآن يستندون إلى كتاب « فصل الخطاب » للمحدّث النوري الذي جمع فيه المسانيد والمراسيل التي استدلّ بما على النقيصة، ولكن غفل المتحامل عن الرسائل الكثيرة التي ألّفت ردّاً عليه وكفى بذلك ما ذكره العلّامة البلاغي فقال: إنّ القسم الوافر من الروايات ترجع أسانيده إلى بضعة أنفار، وقد وصف علماء الرجال كلاً منهم بأنّه:

- ١. إمّا ضعيف الحديث، فاسد المذهب، مجفو الرواية.
- ٢. وإمّا أنّه مضطرب الحديث والمذهب يعرف حديثه وينكر، ويروي عن الضعفاء.
- ٣. وإمّا بأنّه كذّاب متّهم لا أستحل أن أروي من تفسيره حديثاً واحداً، وأنّه معروف بالوقف وأشد الناس عداوة للرضا عليّالا
  - وإمّا بأنّه كان غالياً كذّاباً.
  - ٥. وإمّا بأنّه ضعيف لا يلتفت إليه، ولا يعول عليه ومن الكذّابين.
- وإمّا بأنّه فاســد الرواية يرمى بالغلق، ومن الواضــح أنّ أمثال هؤلاء لا تجدي كثرتهم شــيئاً،
   هذه حال المسانيد، وأمّا أكثر المراسيل فمأخوذة من تلك المسانيد. \*

هذا وصف إجمالي لهذه الروايات التي يستند إليها أعداء الشيعة في هذه النسبة، ويكفي في ذلك أنّ ثلاثمائة حديث من هذه الأحاديث، يرويها السيّاري، ويكفي في ضعفه قول الرجالي المحقّق النجاشي في حقّه: إنّه ضعيف الحديث

١. أجوبة مسائل موسى جار الله: ٣٤.

٢. آلاء الرحمن: ٢۶.

فاسد المذهب، مجفو الرواية، كثير المراسيل، متهم بالغلوّ.

كما أنّ كثيراً من هذه الروايات تنتهي إلى يونس بن ظبيان الذي وصفه النجاشي بقوله: «ضعيف جداً لا يلتفت إلى ما رواه، كلّ كتبه تخليط ».

كما أنّ قسماً منه ينتهي إلى منخّل بن جميل الكوفي، وقد نصّ النجاشي على كونه: «ضعيفاً فاسد الرواية ». ١

### الكافي كتاب حديث لاكتاب عقيدة

ثمّ إنّ كلّ من يتهم الشيعة بالقول بالتحريف يستند إلى وجود روايات التحريف في الكافي، ولكنّه غفل عن أنّ كتاب الكافي في نظر الإمامية ليس كالصحاح في نظر أهل السينة الذين يقولون: إنّ كلّ ما في البخاري صحيح، وإنّما هو كتاب فيه الصحيح والضعيف والمرسل وما يوافق الكتاب وما يخالفه، فلا يمكن الاستدلال بوجود الرواية فيه على عقيدة الشيعة، وما يلهج به علماء الحديث في حقّ صحيح البخاري ومسند الإمام أحمد ويقولون:

وما من صحيح كالبخاري جامعاً ولا مسند يلفي كمسند أحمد

أقول: إنّ ما يلهجون به في حقّ كتبهم مخصوص بهم، فليس كلّ ما في الجوامع الحديثية عند الشيعة، صحاحاً يستدلّ بكلّ حديث ورد فيها في كلّ موضوع ومورد، بل الاستدلال يتوقّف على الجتماع شرائط الصحّة التي ذكرها علماء الدراية والحديث، ونحن والله نعاني من عدم اطلاع هؤلاء على « أبجدية »

راجع في الوقوف على نصوص النجاشي حول هؤلاء الثلاثة، رجاله: ١ / ٢١١ برقم ١٩٠ وج ٢ / ٤٢٣ برقم ١٢١١ وص ٣٧٢ برقم ١١٢٨.

عقائد الشيعة ومداركها ومصادرها.

# التحريف في كتب أهل السنة

نحن نجل علماء السنة ومحققيهم عن نسبة التحريف إليهم، ولكن لو كان وجود الرواية في كتب التفسير والحديث دليلاً على العقيدة ؛ فقد رويت أحاديث التحريف في كتبهم، أيضاً، ولأجل إيقاف القارئ على نماذج من هذه الروايات نشير إلى بعضها.

٢. عن عمر: « لولا أن يقول الناس: إنّ عمر زاد في كتاب الله لكتبت آية الرجم بيدي ». ٢

٣. نقل عن ابن مسعود أنّه حذف المعوذتين من المصحف، وقال: إنّهما ليستا من كتاب الله.

وهناك روايات كثيرة مبثوثة في كتب التفاسير والحديث والتاريخ تحكي عن طروء التحريف على الذكر الحكيم، ونحن نقتصر على الأقل القليل منها، ومن أراد التفصيل فليرجع إلى كتاب « أُكذوبة تحريف القرآن بين الشيعة والسنّة ». \*

الدر المنثور: ۵ / ۱۸۰ ؛ تفسير القرطي: ۱۴ / ۱۱۳.

٢. صحيح البخاري: ٩ / ٤٩، باب الشهادة تكون عن الحاكم في ولاية القضاء، ط مصر، ١٣٧٢ هـ.

٣. الدر المنثور: ٤ / ۴۱۶. ۴. انظر من ص ٢٧ - ٣٣.

ونحن نرى أنّ في الإصرار على نسبة التحريف إلى أيّة طائفة من الطوائف الإسلامية ضرراً واسعاً على الإسلام والمسلمين ولا يستفيد منه إلّا المستعمرون وأذنابهم.

وعلى الرغم من كثرة هذه الروايات نحن لا نؤمن بصحتها كما لا يؤمن علماء أهل السنة المحققون بما ولا تبتني عقيدتهم عليها فهي بين ضعاف السند، أو ضعاف الدلالة وقبل كلّ شيء تخالف الذكر الحكيم وإجماع الأُمّة.

#### كلمة ختامية

نحمد الله سبحانه ونشكره على ما أولانا من تفسير كتابه الكريم على النهج الموضوعي في أجزاء عشرة، وقد اقتصرنا في بحوثنا على المسائل العقائديّة، وتركنا الخوض في غيرها من الموضوعات الّي جاءت في الكتاب العزيز.

وقد نجز الجزء الأوّل من هذه الموسوعة عام ١٣٩٣ هـ، وهذا هو الجزء العاشر والأخير نزفّه إلى الطبع ونحن في ثنايا عام ١۴٢٠ هـ.

والحمد لله الذي وفقنا لإنجاز ماكنًا نصبو إليه من نشر هذه الأجزاء العشرة، أسأل الله سبحانه أن يعصمنا من الزلل، في القول والعمل، إنّه بذلك جدير وبالإجابة قدير.

\* \* \*

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين

جعفر السبحاني
قم - مؤسسه الإمام الصادق على التيلا المبارك في صبيحة يوم الثلاثاء الموافق لـ ١٢ من شهر رمضان المبارك من شهور عام ١٤٢٠ هـ

# فهرس المحتويات

| ۵  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                           | امّا بعد:              |
|----|-----------------------------------------|---------------------------|------------------------|
| ٧  |                                         |                           | العدل والإمامة         |
| ٧  |                                         |                           | المقدّمةالمقدّمة       |
|    |                                         |                           |                        |
| ١٣ |                                         | ب العزيز                  | العدل الإلهي في الكتاء |
| ۱۴ |                                         | تقبيح من الأُمور البديهية | الأوّل: التحسين واا    |
|    |                                         |                           |                        |
|    |                                         |                           |                        |
| ۲۱ |                                         |                           | مظاهر العدل الإلهي .   |
|    |                                         |                           |                        |
|    |                                         |                           |                        |
|    |                                         |                           |                        |
| 74 |                                         | لدقيق                     | ٣. الحياة وتوازنها ال  |
|    |                                         |                           |                        |
| ۲۶ |                                         |                           | مظاهر العدل الإلهي .   |
|    |                                         |                           |                        |
| ۲۷ |                                         |                           |                        |
|    |                                         |                           |                        |
|    |                                         |                           |                        |
|    |                                         |                           |                        |
|    |                                         |                           |                        |

| ٣٨                   | ۸                 | وفاعلية الإنسان                                        |
|----------------------|-------------------|--------------------------------------------------------|
|                      | ۴۱                | حرية الإرادة من منظارٍ قرآني                           |
|                      | ۴۳                | لا جبر ولا تفويض:                                      |
|                      | Δ                 |                                                        |
| 40                   | ۵                 | شبهات وحلول                                            |
|                      | ۴۵                | الشبهة الأُولى: خلق الأعمال                            |
|                      | سابقة             | الشبهة الثانية: علمه سبحانه وإرادته ال                 |
|                      | ۵۵                | إيضاح آيات ثلاث                                        |
|                      | والقدروالقدر      | الشبهة الثالثة: العدل الإلهي والقضاء و                 |
|                      | ۶۰                | أ. القضاء والقدر: السنن الكونيّة                       |
| 99                   | ۶                 | الفصل السادس                                           |
| 99                   | ۶                 | العدل الإلهي                                           |
| 99                   | ۶                 | <u>و</u>                                               |
| 99                   | ş                 | المصائب والبلايا                                       |
|                      | ۶۹                | الآثار التربوية للبلايا والمصائب                       |
|                      | لية والاستعدادت٧١ | الثاني: اختلاف الناس في المواهب العق                   |
|                      | ٧١                | الثالث: الفواصل الطبقية بين الناس                      |
| ٧٣                   | ٣                 | الفصل السابع                                           |
| ٧٣                   | ٣                 | العدل الإلهي                                           |
|                      |                   |                                                        |
|                      | ٣                 | والعقوبة الأُخروية                                     |
|                      | ۳                 |                                                        |
| ٧٣                   |                   | شبهة عدم التعادل بين الجريمة والعقوبة                  |
| ٧٣<br><b>١</b>       | ٧۵                | شبهة عدم التعادل بين الجريمة والعقوبة الإمامة والخلافة |
| ν٣<br><b>\</b><br>Λ٩ | ν۵ <b>ν</b> ٩     | شبهة عدم التعادل بين الجريمة والعقوبة الإمامة والحلافة |

| ۸۹  | ومقتضيات نظام الحكم                                                                                      |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 91  | سيادة الروح القبليّة على المجتمع الإسلامي الفتي                                                          |
| 94  | فذلكة وتحليل                                                                                             |
| 90  | الصحابة ومؤهلات القيادة                                                                                  |
| ٩٨  | الفصل الثاني                                                                                             |
| ٩٨  | أهل السنَّة ومعالم الحكومة الإسلامية                                                                     |
| 99  | هل الشوري أساس الحكم الإسلامي ؟                                                                          |
| ١٠٠ | نقد فكرة أنَّ الشورىٰ أساس الحكم                                                                         |
| 1.7 | هل البيعة أساس الحكم الإسلامي ؟                                                                          |
| 1.4 | نقد فكرة أنّ البيعة أساس الحكم                                                                           |
| ١٠۶ | الفصل الثالث:                                                                                            |
| 1.9 | نظرية الحكم                                                                                              |
| 1.5 | عند النبي صَالِهُ عَانَهِعند النبي طَالِهُ عَانَهِ                                                       |
| 1.9 | بلاغات غير رسمية                                                                                         |
|     | ١. دعوة الأقربين وتنصيب عليِّ للخلافة                                                                    |
| 117 | ٢. آية الهلاية وخلافة عليّ                                                                               |
| 118 | بلاغ رسمي في غديرڅُم                                                                                     |
| ١٢٠ | القرينة الأُولى:                                                                                         |
|     | أهل البيت للهَوْلِثُو في القرآن الكريم                                                                   |
|     | أهل البيت للهلطي الله البيت الهلط البيت الهلط البيت اللهلط البيت اللهلط الله الله الله الله الله الله ال |
| 179 | الفصل الأوَّلالفصل الأوَّل                                                                               |
|     | من هم أهل البيت عالمتالي                                                                                 |
| ١٣٠ | أ. أهل البيت لغة وعرفاً:                                                                                 |
|     | ب. أهل البيت في الآية المباركة ؟                                                                         |
|     | القرينة الأُول: اللام في « أهل البيت » للعهد                                                             |

| أهل البيت في كلام النبي الأكرم وَ اللَّهُ عَالَيْهُ عَالَيْهُ اللَّهُ عَالَيْهُ عَالَيْهُ عَالَيْهُ عَالَيْهُ ع |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الطائفة الأُولى: التصريح بأسمائهم                                                                               |
| الطائفة الثانية: إدخالهم تحت الكساء                                                                             |
| الطائفة الثالثة: تعيينهم بتلاوة الآية على بابهم                                                                 |
| مرور على ما رواه العلَمان                                                                                       |
| نزولها في نسائه عليه الصلاة والسلام                                                                             |
| مشكلة السياق ؟!                                                                                                 |
| ما هو السر في جعلها جزءاً من آية أُخرى                                                                          |
| نظريات أُخرى في تفسير الآية                                                                                     |
| خاتمة المطاف                                                                                                    |
| أهل البيت في الأدب العربي                                                                                       |
| الشيعة وآية التطهير                                                                                             |
| فصل الثاني                                                                                                      |
| عات أهل البيت للهَيْلِيُّ                                                                                       |
| ن سمات أهل البيت علهم الله الله الله الله الله الله الله ا                                                      |
| عصمةعصمة                                                                                                        |
| ١. ما هو المراد من الرجس ؟                                                                                      |
| المنفي مطلق الرجس                                                                                               |
| ٢. هل الإرادة في الآية تكوينية أم تشريعية ؟                                                                     |
| أسئلة وأجوبة                                                                                                    |
| تفسير آخر للإرادة التكوينية                                                                                     |
| ما هو الوجه لتفسير الإرادة بالتشريعية ؟                                                                         |
| ن سمات أهل البيت علهَيَاكُمُ                                                                                    |
| لمحبّة في قلوب المؤمنينمالمؤمنين                                                                                |
| ن سمات أهل البيت:                                                                                               |

| 777 |     | استجابة دعائهم:                       |
|-----|-----|---------------------------------------|
| 777 |     | من سمات أهل البيت للهَيِّكُمُ .       |
| 777 |     | ابتغاء مرضاة الله تعالىٰ              |
| ,   | ۲۳۰ | محاولة طمس الحقيقة لولا               |
| ۲۳۳ |     | من سمات أهل البيت للهِ الْمِيْكُمُ .  |
| ۲۳۳ |     | الإيثار                               |
| 777 |     | من سمات أهل البيت للهَيِّلامُ .       |
| 777 |     | هم خير البريّة                        |
|     |     |                                       |
| 739 |     | أهل البيت للهتكاثئ ورثة الكتاب        |
| 740 |     | من سمات أهل البيت للهِ الْمِيْلِينُ . |
| 740 |     | حرمة الصدقة عليهم                     |
| 747 |     | الفصل الثالث                          |
| 747 |     | حقوق أهل البيت الهِپَالاُمُ           |
| 747 |     | في القرآن الكريم                      |
| 749 |     | من حقوق أهل البيت عالهَيِّكُمْ .      |
| 749 |     | ولاية أهل البيت علهيِّكِ              |
| 700 |     | من حقوق أهل البيت عالِيَّكِيْمُ .     |
|     |     |                                       |
| 700 |     | وضرورة إطاعتهم                        |
|     |     |                                       |

| 781 |          | وجوب مودَّتهم وحبِّهم              |
|-----|----------|------------------------------------|
| 277 |          | من حقوق أهل البيت علهَـٰكِلامُ .   |
| 277 |          | الصلوات عليهم                      |
| ۲۸۱ |          | من حقوق أهل البيت علهَـٰكِلامُ .   |
| ۲۸۱ |          | دفع الخمس إليهم                    |
| ۲۸۷ |          | من حقوق أهل البيت عالمِيَّكِثِرُ . |
| ۲۸۷ |          | الفيء لأهل البيت للهِيَّلِامُ      |
| ۲9. |          | من حقوق اهل البيت عالمِيَّلِيُّ .  |
| ۲9. |          | الأنفال لأهل البيت للهِيَّلِيُنِ   |
| 798 |          | من حقوق أهل البيت للهَيْلِيْمُ .   |
| 798 |          | ترفيع بيوتهم                       |
|     |          |                                    |
| 791 |          | أهل البيتأ                         |
| ۲9۸ |          | في كلام الإمام عليّ عاليَّالِ      |
| ۳.  | <b>,</b> | الشيعة والتفسير                    |
| ٣.  | <b>1</b> | تدويناً وتطويراً                   |

| لشيعة والتفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لدويناً وتطويراً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الرسول الأكرم وَالْمُؤْتِكَانَةِ هو المفسّر الأوّل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الوصيّ هو المفسِّر الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| عثرة لا تقال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| نماذج ممّا روي عن أمير المؤمنين عليُّلًا في مجال التفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الحسن بن عليٍّ عاليًّا والتفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الإمام السبط الشهيد عليَّا ﴿ والتفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| زين العابدين عاليًا إِ والتفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الإمام محمّد الباقر عليَّالِ والتفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| نماذج من تفسير الإمام الباقر المُثَالِينِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الإمام جعفر الصادق عليَّالِ والتفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الإمام موسى الكاظم للطُّلْخِ والتفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الإمام عليّ بن موسى الرضا عالِيَلِا والتفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الإمام محمد الجواد التيلا والتفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الإمام عليّ الهادي للتَّالِدِ والتفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الإمام العسكري عليها والتفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| أسنادهم موصولة إلى النبيّ ﴿ اللَّهُ اللَّ |
| ١. الشيعة وتفسير غريب القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٢. الشيعة والتفسير الموضوعي بأقسامه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| أ: المحكم والمتشابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ب: الناسخ والمنسوخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ج: آيات الأحكام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| د: ما نزل من القرآن في حقّ النبيّ والآل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

|   | به وقصصه    | هـ: التأليف حول أمثال القرآن وأقساه   |
|---|-------------|---------------------------------------|
|   | ٣٧٧         | و: معارف القرآن واحتجاجاته            |
|   | ٣٧٨         | ز: أسباب النزول                       |
|   | ٣٧٩         | التفسير الموضوعي في العصر الحاضر .    |
|   | ٣٨٠         | الشيعة والتفسير الترتيبي              |
| ۲ | ۳۸۳         | شاهير المفسّرين بالرواية والأثر       |
| ۲ | ۳۸۳         | ن الشيعة                              |
|   | ٣٨٣         | أعلام التفسير في القرن الأوّل         |
|   | ٣٨٥         | أعلام التفسير في القرن الثاني         |
|   | ٣٨٨         | أعلام التفسير في القرن الثالث         |
|   | ٣٩٠         | أعلام التفسير في القرن الرابع         |
|   | ٣٩٥         | أعلام التفسير في القرن الخامس         |
|   | ۴           | أعلام التفسير في القرن السادس         |
|   | ۴.۸         | أعلام التفسير في القرن السابع والثامز |
|   | 410         | أعلام التفسير في القرن التاسع         |
|   | 415         | أعلام التفسير في القرن العاشر         |
|   | ۴۱۸         | أعلام التفسير في القرن الحادي عشر .   |
|   | 477         | أعلام التفسير في القرن الثاني عشر     |
|   | 470         | أعلام التفسير في القرن الثالث عشر     |
|   | <b>**YV</b> | أعلام التفسير في القرن الرابع عشر و   |
|   | 471         | •                                     |
|   | 474         | التفاسير الشيعية في قفص الاتمّام      |
|   | التحريف:    | الرسائل المفردة حول صيانة القرآن من   |
|   | 445         | الكافي كتاب حديث لاكتاب عقيدة         |
|   | 447         | التحريف في كتب أهل السنّة             |
|   | ۴۵۰         | فهرس المحتويات                        |